

## المالي مطاعا

ردشای تدریش تطلیم و تربیلهٔ اسلامی صفی ۴



کتاب های درسی مربوط وزارت معارف بوده، خرید و فروش آن جداً ممنوع است. با متخلفین برخورد قانونی صورت می گیرد.

moe.curriculum@gmail.com



#### وزارت معارف

معینیت انکشاف نصاب تعلیمی و تربیه معلم ریاست عمومی انکشاف نصاب تعلیمی و تألیف کتب درسی

## رهنمای معلم

تعلیم و تربیهٔ اسلامی

صنف چهارم

سال چاپ: ۱۳۹۷ هـ ش.

#### مؤلفين:

- سعيد احمد شريفي عضوعلمي رياست عمومي انكشاف نصاب تعليمي وتأليف كتب درسي.
  - عبدالسلام تائب عضوعلمي رياست عمومي انكشاف نصاب تعليمي وتأليف كتب درسي.
    - مريم نيازي عضوعلمي رياست عمومي انكشاف نصاب تعليمي وتأليف كتب درسي.

## ايديت علمي ومسلكي:

محمد آصف کوچی

#### كميتة نظارت:

- دكتور اسد الله محقق معين انكشاف نصاب تعليمي و تربيهٔ معلم.
  - دكتور شير على ظريفي رئيس پروژهٔ انكشاف نصاب تعليمي.
- دكتور محمد يوسف نيازى سرپرست رياست عمومى انكشاف نصاب تعليمي و تأليف كتب درسي.

ديزاين: سيد كاظم





## ملی سرود

د بلو*څــــو* د ازبکـــــو د تر*ک*منـــو د تا*جکـــ*و پامېــــريان، نورستانيـــان نـوم د حـق مـودى رهبـر وايـو الله اكبر وايـو الله اكبر

دا وطــن افغانستـان دی دا عـزت د هــر افغـان دی کـور د سـولې کـور د تـورې هـر بچـي يـې قهرمـان دى دا وطن د ټولو کسور دی د پښتــوناو هــزاره وو ورسـره عــرب، گوجـــر دي براهـوي دي، قزلباش دي هـم ايمـاق، هـم پشـه يـان دا هيواد به تل ځليږي لکه لمر پر شنه آسمان په سينه کي د آسيا به لکه زړه وي جاويدان

## بسم الله الرحمن الرحيم يبام وزير معارف

سپاس بیکران آفریدگاری را که انسان را در احسن تقویم آفرید و او را قدرت بیان بخشید و به زیور علم و اندیشه آراست و درود بی پایان بر پیامبر مکرم اسلام حضرت محمد مصطفی- صلی الله علیه وسلم- که معلم بزرگ انسانیت

است و پیام آور رحمت و هدایت و روشنایی.

تعلیم و تربیت نقطهٔ آغاز هر تحول و سنگ بنای توسعه در هر جامعه است. هدف اصلی تعلیم و تربیت به فعلیت رساندن نیروهای بالقوهٔ انسان و شگوفا ساختن استعدادهای درونی وی است.

کتاب درسی یکی از ارکان مهم در فرایند تعلیم و تربیت محسوب می شود که همگام با تحولات و پیشرفتهای علمی نوین و مطابق با نیازمندیهای جامعه تهیه و تألیف می گردد و باید دارای ظرفیت و ظرافتی باشد که بتواند آموزههای دینی و اخلاقی را توأم با فرآوردههای علوم جدید با میتودهای نوین به شاگردان منتقل کند.

کتابی که اکنون در اختیار شما قرار دارد، بر اساس همین ویژه گیها تهیه و تألیف شده است. سعی وزارت معارف همواره براین بوده که نصاب تعلیمی و کتب درسی معارف کشور، متکی بر مبانی تعلیم و تربیت اسلامی و حفظ هویت ملی، مطابق با معیارهای علمی و روشهای تربیتی نوین بوده، استعدادهای دانش آموزان را در همه زمینههای اخلاقی و علمی شگوفا گرداند و قدرت تفکر، ابتکار و حس جستجوگری را در آنها تقویت بخشد. ترویج فرهنگ گفتگو و رواداری، تقویت حس وطن دوستی، مهربانی، گذشت و همبستگی از خواستهای دیگر وزارت معارف است که باید در کتب درسی متبلور باشد.

کتابهای درسی بدون داشتن معلم خوب و مسلکی نمی تواند اهداف مورد نظر را بر آورده سازد. معلم یکی از ارکان مهم تعلیم و تربیت و مجری برنامههای آموزشی و تربیتی است. از معلمان و آموزگاران خوب، متعهد و دلسوز کشورم که ستیزه با سیاهی و نادانی را پیشهٔ خود ساخته اند، صمیمانه آرزومندم که با تطبیق دقیق و مخلصانهٔ نصاب تعلیمی، کودکان و جوانان میهن را بسوی فتح قلههای رفیع دانش، اخلاق و معنویت رهنمون گردند.

کامیابی نظام آموزشی کشور بدون همکاری جدی مردم غیر ممکن است. ازین رو از همه اقشار و افراد ملت شریف افغانستان، بخصوص از خانوادهها و اولیای محترم شاگردان خواهشمندم که از هیچگونه همکاری در جهت تحقق اهداف معارف دریغ نورزند. همچنان از همه نویسندگان، دانشمندان، متخصصان تعلیم و تربیت و اولیای محترم شاگردان تقاضا می شود که با ارایهٔ نظریات و پیشنهادهای سالم و نقدهای سازندهٔ خود وزارت معارف را در بهبود هر چه بیشتر کتابهای درسی همکاری نمایند.

لازم میدانم از تمام مؤلفان دانشمند و کارمندان اداری و فنی وزارت معارف که در تهیه، تألیف، طبع و توزیع این کتاب زحمت کشیده اند و از همه نهادهای ملی و بین المللی که در زمینهٔ چاپ و توزیع کتب درسی همکاری نموده اند، قدردانی و تشکر نمایم.

در اخیر از خداوند منان استدعا دارم که به لطف بی پایان خود، ما را در تحقق آرمانهای مقدس معارف یاری رساند. إنه سمیع قریب مجیب.

> دکتور اسدالله حنیف بلخی وزیر معارف

### فهرست

| ١  | عقيده                         |
|----|-------------------------------|
| ۴  | الله.                         |
| ۸  | صفات ذاتي الله تعالى          |
| ١٢ | صفات فعلى الله تعالى          |
|    | قبر                           |
|    | حشر                           |
|    | جنت                           |
|    | دوزخ                          |
|    | آب(۱)                         |
|    |                               |
|    | <br>فرايض وضو                 |
|    | وي و                          |
|    | اذان – معنی اذان              |
|    | اقامت                         |
|    | دعای أذان — معانی دعای أذان   |
|    | تكبير تحريمه                  |
|    | معانی ثنا                     |
|    | تعوذ و تسمیه                  |
|    |                               |
|    | معنای تسمیع و تحمید – تسبیحات |
|    | سلام                          |
|    | آداب خواب                     |
|    | دعای بیرون رفتن از خانه       |
|    | اخلاق نيكو                    |
|    | نشانههای منافق                |
|    | مسلمان                        |
| ۵۹ | صحت                           |
|    | ترحم بر حيوانات               |

#### درس اول

#### عنوان: عقيده

صفحه - ۱

وقت - دوساعت درسي

اهداف- شاگردان باید:

- بدانند که عقیده اسلامی اساس تمام اعمال است.

- اركان ايمان واسلام را بفهمند.

- راجع به عقائد اسلامی بدیگران معلومات داده بتواند.

## دانش لازمي

#### نامهای عقیده اسلامی

راجع به عقیده علمای اسلامی اصطلاحات مختلف را بکار میبرند مانند: عقیده، توحید، اصول دین، فقه الأکبر، وعلم کلام، ما درذیل همین سطور میخواهیم به قدر نیاز به اصطلاحات فوق آشنا شویم.

تعریف عقیده: لفظ عقیده که جمع آن عقاید است، از ماده(عَقد) مشتق میباشد و عقد از نظر لغت معانی ذیل را در بردارد: گره، وثوق، پیوند، شدت، اثبات، یقین، جزم، وغیره.

و در اصطلاح علم عقاید را چنین تعریف میکنند: (علم یقتدر به علی اثبات العقائد الدینیة بإیراد الحجج علیها و دفع الشبهة عنها) یعنی عقیده عبارت ازعلمیست که انسان بوسیلهٔ آن به اثبات عقائد دینی با ارائه دلایل برآن و دفع شبهات از آن، قدرت پیدا میکند.

۳ توحید در لغت مصدر(وَحَّدَ یُوَ حِّدُ تَوْحِیْدًا) بوده و به معنای یگانه دانستن، یا کسی را به یگانگی پنداشتن است.

و در اصطلاح: ایمان داشتن به یگانگی الله تعالی در ربوبیت (افعال)، الوهیت (عبادت)، اسماء و صفات، و تشریع و تقنین (قانون گذاری) میباشد.

انواع توحيد:

۱ – توحيد الوهيت.

۲- توحید ربوبیت.

٣- توحيد اسماء وصفات.



۴- اصول الدین: اصول جمع اصل و اصل درلغت ریشه و اساس و بنیاد را گویند. چون عقاید اسلامی اساس، ریشه و اصل تمام مسائل و احکام محسوب می گردد، بدین خاطر آنرا اصول دین نیز میگویند.

#### عقيده اساس تمام اعمال انسان است

عقیده اسلامی جوهر و سنگ بنیاد تمام اعمال انسان محسوب میشود و تا وقتی عقیده انسان درست نباشد هیچ عملی وی به درگاه الله تعالی شرف قبولیت حاصل نمی کند، بدین خاطر است که انسان نخستین تکلیفش ایمان به الله تعالی وضروریات اسلام است چنانچه حضرت معاذ ابن جبل را آن حضرت هنگامی که به طرف یمن فرستاد، برایش گفت (فلیکن أوَّل ما تدعوهم إلیه أن یُوحدوا الله تعالی، فإذا عرفوا ذلک، فأخْبرهم أن الله فرض علیهم خمس صلوات) یعنی باید اولین چیزی که ایشان را به آن فرامیخوانی این باشد که توحید را بپذیرند و هرگاه این را پدیرفتند، به آنها بگو که الله تعالی برایشان پنج وقت نماز را فرض کرده است.

## - اركان ايمان

ارکان ایمان را به استناد از آیات قرآن کریم چنین مینگاریم:

- ١- ايمان به خداوند (مَنْ آمَنَ باللَّه).
- ٢- ايمان به فرشتگان (وَالْمَلَائكَة).
- ۳- ایمان به کتابهایی که خداوند بر پیامبران نازل کرده است (وَالْکَتَاب)
  - ۴- ايمان به همهٔ پيامبران (وَالنَّبيِّين).
  - ۵- ايمان به روز آخرت(وَالْيَوْم الْآخر)
  - ایمان به تقدیر خیر باشد و یاشر(إنَّا کُلَّ شَيْء خَلَقْنَاهُ بِقَدَر).

#### اركان اسلام

اسلام بر پنج ركن بنا شده كه رسول الله عَيْظُهُ أن را چنين بيان نموده اند: (بُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ وَاللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ وَالْحُجِّ وَصُومِ رَمَضَانَ). رواه البخاري.

یعنی اسلام بر پنج اساس بنا شده است: گواهی دادن به اینکه معبودی بر حقی بجز الله نیست و اینکه محمد عَالِی محمد عَالِی الله است، و برپا داشتن نماز و دادن زکات و حج و روزهٔ رمضان.

## فايدة عقيده درست

عقیدهٔ صحیح سبب هدایت انسان در دنیا شده و همچنین او را از عذاب آخرت در امان میدارد، الله تعالی میفرماید: ﴿الَّذین آمنوا ولم یَلْبِسُوا اِیمانَهُم بظلمٍ أُولَئك لَم الْأَمْنُ وَهُم مُّهتدون ﴾ یعنی کسانیکه ایمان آوردند و ایمان خود را به شرک آلوده نساختند از عذاب در امان خواهند بود و آنها هدایت شدگانند.

## روشهای تدریس: روش سخنرانی، پرسش و پاسخ و روش بحث گروهی. مواد ممد درسی: کتاب، تخته، تباشیر...

#### جریان درس

| 1. #1 11 :      | جریان درس                                                    |              |
|-----------------|--------------------------------------------------------------|--------------|
| فعالیت شاگردان  |                                                              | وقت ۴۵ دقیقه |
| -شاگردان جواب   | معلم محترم بعد از تقدیم سلام، احوال پرسی و سال جدید          |              |
| سلام را میدهند. | تعلیمی و ارتقای شاگردان به صنف جدید را تبریکی گفته، به       | أغاز درس     |
| -شاگردان به     | موضوعاتی که سال گذشته تدریس شد اشاره کوتاه نموده،            | ۱۰ دقیقه     |
| سخنان معلم گوش  | پیرامون کتاب تعلیم و تربیه اسلامی صنف چهارم و موضوعات و      |              |
| مىدھند.         | عناوینی که در این صنف تدریس خواهد شد معلومات مختصر           |              |
|                 | داده و با شاگردان در مورد اهمیت این مضمون بحث و گفتگو        |              |
|                 | می کند سپس معلم جهت ایجاد انگیزه در شاگردان به اهداف و       |              |
| - شاگردان مطابق | انتظاراتی که بعد از تدریس مطالب این کتاب به آن خواهد رسید    | تقدیم درس    |
| رهنمای معلم در  | واضح و روشن بیان می کند. و چند سوال را در مورد عقیده می پرسد | ۲۵ دقیقه     |
| مورد درس با هم  | سپس عنوان درس را روی تخته مینویسد(عقیده). بعد درس را         |              |
| صحبت میکنند.    | قرائت نموده، یکی از شاگردان را برای خواندن بار دوم هدایت     |              |
|                 | میدهد و خود کلمات مشکل و نکات مهم درس(صحت عقیده، روز         |              |
|                 | آخرت، تقدیر خیر و شر) را روی تخته تحریر مینماید.             |              |
|                 | بعداً درس را تشریح نموده، سپس به شاگردان فرصت میدهد تا روی   | خلاصه درس    |
|                 | تعریف عقیده، معنای لغوی و اصطلاحی عقیدههای کوتاه نمایند.     | ۵            |
|                 | در اخیر خلاصهٔ درس را به گونهٔ ذیل بیان میدارد:              | دقيقه        |
| شاگردان به      | عقیده ایمان و باور را گویند و اساس تمام اعمال است. ما بر     |              |
| سؤالها جواب     | خداوند، ملائک، کتابهای اَسمانی، پیامبران، روز اَخرت و تقدیر  | ارزیابی      |
| مىدھند.         | خیر و شر ایمان داریم.                                        | ۵ دقیقه      |
| شاگردان كارخانه | ارزيابي                                                      |              |
| گی را یاد داشت  | معلم محترم طبق رهنمایی کتاب درسی شاگردان را ارزیابی          |              |
| نموده و در منزل | می کند.                                                      |              |
| انجام میدهند.   | کار خانه گی                                                  |              |
|                 | معلم محترم طبق رهنمایی کتاب درسی به شاگردان وظیفه خانه       |              |
|                 | گی میسپارد. و هدایت میدهد تا متن درس را در کتابچههای         |              |
|                 | خود بنویسند.                                                 |              |

#### درس دوم

## عنوان: الله

صفحه - ۳

وقت - دوساعت درسي

اهداف- شاگردان باید:

- الله تعالى را بشناسند.

- برخی صفات خداوند را درک کنند.

- معنی و مفهوم عبادت را بیان کنند.

- به عبادت خداوند علاقهمند شوند.

### دانش لازمي

- تحقيقي پيرامون لفظ (الله):

لفظ (الله) که اصل آن (اله) است از لحاظ لغت عربی به هر معبودی اطلاق میشد خواه حق باشد و یا باطل و از لحاظ اصطلاح به ذات اقدس الهی اطلاق آن غالب شده و نام ذاتی او تعالی قرا گرفته است، چنانچه درتعریف این لفظ میگویند: (الله علم علی الدَّات العلیَّة الواجبة الوجود، الجامعة لصفات الألوهیّة) و به هیچ کس دیگری اطلاق آن درست نیست. پس الله یعنی معبود برحقی که جز او معبود دیگری نیست، قابل ذکراست که لفظ(الله) از چیزی اشتقاق نشده و جامد میباشد.

## جامعيت لفظ(الله)

لفظ (الله) درجملهٔ اسمای خداوند بسیار جامع است و به همین خاطر است که او را اسم اعظم میگویند زیرا برای خداوند علاوه از آن؛ اسم دیگری بدین مثابه جامع باشد و موصوف تمام صفات الله تعالی قرار گیرد نیست، درایهٔ ۲۲ سوره حشر الله درجای بیان صفاتش لفظ الله را موصوف دیگر صفات قرار داده چناچه میفرماید: ﴿ هُوَ اللّهُ الّذِي لَا إِلَهَ إِلّا هُو عَالِمُ الْغَیْبِ وَالشّهَادَةِ هُوَ الرّحْمُنُ الرّحِیُم ﴾ یعنی الله ذاتی است که جز او پروردگار و معبودی نیست، دانای غیب و آشکارا، او دارای مرحمت عام و مرحمت خاص است.

و نيز ميفرمايد: ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجَبَّارِ الْجَبَّارِ الْمُهَادِي اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ يعنى خداوند ذاتى است كه جز او پروردگار و معبودى نيست، او

فرمانروا، منزه، بی عیب و نقص، امان دهنده و امنیت بخشنده، محافظ ومراقب، غالب، بزرگوار و شکوهمند، و بلند مرتبه است از آنچه که با او شریک میکنند.

#### مفهوم عبادت

عبادت به معنای اظهار ذلّت، عالی ترین نوع تذلّل و کرنش در برابر خداوند است، برای بیان اهمیّت آن، همین بس که آفرینش هستی و بعثت پیامبران (عالم تکوین و تشریع) برای عبادت است، خداوند می فرماید:

﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٤] يعنى من جن وانس را صرف بخاطر عبادت خويش آفريده ام.

هدف دعوت تمام پیامبران الهی همانا مسئلهٔ پرستش وعبادت خالصانه الله تعالی بوده است طوریکه میفرماید: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ اللّهَ وَاجْتَنِبُواْ الطّاغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٤] یعنی ما به میان هر ملّتی پیغمبری را فرستاده ایم که خدا را بپرستید و از طاغوت دوری کنید.

درحالیکه الله تعالی نیازی به عبادت ما ندارد زیرا او تعالی میفرماید: ﴿فَانَّ اللَّهُ عَنيٌّ عَنكُم ﴾

[الزمر: ۷] یعنی الله تعالی ازشما بی نیاز است، پس ثمره وفائده عبادت انسان به خود وی برمیگردد.

## شرک بزرگ ترین گناه

تعریف شرک: شرک آنست که کسی با خداوند در عملی حق خالص خداوند است چیزی (مخلوق و غیره) را شریک بگرداند.

مثلا: دیگران را که برابر است انسان باشد، جنیات، و فرشتگان باشد و یا سنگ و چوب وغیره با خداوند شریک بگرداند و آن را پرستش و عبادت نماید و از او فرمان ببرد، و یا از او استعانت بخواهد و یا کاری کند که به جز الله تعالی دیگری سزاوار آن نیست.

حقیقت این است که شرک آوردن با الله تعالی از بزرگترین گناهان و کلان ترین جفا درحق خداوند و حق خود انسان است. الله تعالی بهشت را بر مشرکان حرام قرار داده طوریکه میفرماید: ﴿إِنَّهُ مَن یُشْرِكْ بِاللّهِ

فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلَيهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾ [المائده: ٧٢]. يعنى هر كس شريكى براى خدا قرار دهد، خداوند بهشت را بر او حرام كرده است، و جايگاه او دوزخ است، و ستمكاران، يار و ياورى ندارند.

و در جاى ديگر چنين ميفرمايد: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِكُ

بِاللّهِ فَقَدِ افْتَرَى إِثْماً عَظِيماً ﴾ [النساء: ۴۸] يعنى خداوند (هرگز) شرک را نمىبخشد و علاوه از شرک را برای هر کس میبخشد.



# روشهای تدریس: سخنرانی، پرسش و پاسخ، مطالعات فردی و بحث گروهی. مواد ممد درسی: کتاب، تخته، تباشیر...

#### جریان درس

|                   | جريان عرس                                                    |              |
|-------------------|--------------------------------------------------------------|--------------|
| فعاليت شاگردان    | فعالیت معلم                                                  | وقت ۴۵ دقیقه |
| - شاگردان جـواب   | معلم محترم بعد از تقدیم سلام و احوال پرسی، تنظیم صنف و       | مقدمه ۵دقیقه |
| سلام را میدهند.   | نصایح مقتضی، درس گذشته را به طریقهٔ ذیل ارزیابی میکند:       |              |
| - شاگردان بــه    | عقیده چی را گویند؟                                           |              |
| س_والات معل_م     | اساس تمام اعمال چیست؟                                        |              |
| محترم جواب        | ارکان ایمان چیست؟                                            |              |
| مىدھند.           | بعد برای تدریس بهتر و جلب توجه شاگردان اهداف درس جدید        |              |
|                   | را به شاگردان بیان می کند و چند سوال را نیز پیرامون درس      | تقدیم درس    |
|                   | جدید میپرسد بعد عنوان درس (الله ﷺ) را روی تخته نوشته         |              |
|                   | درس را قرائت مینماید، سپس یکی از شاگردان را برای             | ۳۰ دقیقه     |
| –شاگردان به درس   | خواندن بار دوم هدایت میدهد و خود کلمات مشکل و نکات           |              |
| گوش فرا میدهند.   | مهم درس(کائنات، تابع امر الله، مخلوقات) را روی تخته تحریر    |              |
|                   | مىنمايد.                                                     |              |
|                   | بعداً درس را تشریح میکند وبرای تحکیم پروسه تدریس، زمینه      |              |
|                   | پرسش و پاسخ را در صنف مساعد میسازد و به شاگردان اجازه        |              |
|                   | میدهد تا پیرامون موضوع درس سوال کند و خود با استفاده از      |              |
|                   | تشویقهای کلامی، به پاسخ سوالات میپردازد.                     |              |
|                   | معلم شاگردان را به چند گروپ تقسیم نموده، سپس آنها را         |              |
| -شاگردان مطابق    | هدایت میدهد تا در مورد اینکه زمین، کوهها، درختها، گیاه ها،   |              |
| هدایت معلم فعالیت | أسمانها و تمام مخلوقات تابع الله متعال هستند، بحث نمايند و   |              |
| را انجام میدهند.  | خودش گروپها را رهنمایی لازم نموده و به نوبت در بحثهای        |              |
|                   | گروپی سهم میگیرد. بعد برای تثبیت مطالب ارائه شده در ذهن      |              |
|                   | شاگردان درس ارائه شده را چنین خلاصه میکند:                   |              |
|                   | الله ﷺ یکی است، شریک و مانند ندارد، تمام کائنات را خلق       |              |
|                   | کرده و هیچ چیز از او پنهان نیست، و هیچ کاری بدون ارادهٔ الله |              |
|                   | متعال صورت نمی گیرد و ما تنها الله علله را عبادت می کنیم.    |              |
|                   | بعد معلم محترم برای اینکه دانسته شود که آیا شاگردان به       | خلاصهٔ درس   |

|                  | سطح مهارتی که توقع میرود رسیده اند یانه؟ با طرح سوالهای | ۵       |
|------------------|---------------------------------------------------------|---------|
|                  | زیر شاگردان ارزیابی می گردند.                           | دقيقه   |
| – شـاگردان گـوش  | ما چگونه می توانیم الله را عبادت نمایم؟                 |         |
| مىدھند.          | بعضى از صفات الله متعال را نام بگیرید؟                  |         |
|                  | تمام کائنات را کی خلق کردہ است؟                         |         |
|                  | معلم پس از ارزشیابی و مشخص کردن نقاط قوت و ضعف،         | ارزيابي |
|                  | راهنمایی لازم نموده و شاگردان را هدایت میدهد تا طبق     | ۵دقیقه  |
| – شاگردان        | رهنمایی کتاب درسی وظیفه خانهگی را انجام دهند.           |         |
| کارخانهگی شان را | با تحسین و سپاسگذاری از فعالیتهای شاگردان و نحوه        |         |
| انجام میدهند.    | سهمگیری شان در جریان درس و تشویش آنها در زمنیه و        |         |
|                  | خداحافظی ساعت درسی به پایان میرسد.                      |         |
|                  |                                                         |         |
|                  |                                                         |         |



#### درس سوم وچهارم

## عنوان: صفات ذاتي الله تعالى

صفحه - ۷

وقت - یک ساعت درسی

اهداف- شاگرادان باید:

- صفات ذاتی الله تعالی را بشناسند.

- مفهوم صفات ذاتی الله تعالی را درک کنند.

- برای توضیح وتشریح صفات الله تعالی دلائل بیان کرده بتوانند.

#### - دانش لازمي

## - صفت قدرت الله تعالى

یکی از صفات الله تعالی قدرت است یعنی خداوند دارای قدرت عظیمی است که احدی از مخلوفات چنین قدرتی را دارا نیست برای اینکه مفهوم صفت قدرت الله تعالی درست فهمیده شود علماء مینویسند که اصطلاحات ذیل: (القوی، المتین، العزیز، القادر، المقتدر) استفاده شده است معانی این صفات به هم نزدیک است طوریکه میفرماید: ﴿ إِنَّ الْعِزَّةَ لِلَّهِ جَمِعًا ﴾ (یونس:۶۵) یعنی: عزت (و قدرت) همه، از آن

خداست. و مىفرمايد: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِيْزَّ ﴾ (هو د: ۶۶) يعنى: پروردگار تو، نيرومند و چيره است.

خداوند، مفاهیم سه گانه قدرت و برتری را به صورت کامل دارا میباشد:

۱-عزت در قدرت و توانایی، نامهای (القوی) و (المتین) بر مفهموم عزت دلالت مینمایند و این، صفت بزرگ اوست که قدرت مخلوقات هر چند بزرگ باشد، به آن نمی رسد.

۲\_ عزت در برتری و بی نیازی او بی نیاز است و به هیچکس نیاز ندارد ﴿اللَّهُ الصَّمَدُ ﴾ یعنی خداند بی نیاز است.

٣\_ برتری و چیرگی، تمام هستی در برابر عظمت خدا، فروتن و تسلیم ارادهٔ اوست ﴿ مَّا خَلَقُکُمْ وَلَا بَعْثُکُمْ إِلَّا كَنَفْسٍ وَحِدَةٍ ﴾ (لقمان: ٢٨) یعنی آفرینش شما (در آغاز) و زنده گرداندن شما جز همسان (آفرینش و زنده گردان) فردی نیست.



#### صفت اراده و اقسام آن

اراده نیز یکی اصفات الله تبارک و تعالی بوده و آن بر دو قسم ذیل میباشد:

- ادراهٔ کونیه که به معنای مشیت است.
- اراده شرعیه که به معنای محبت است.

دلیل اراده کونیه، الله تعالی میفرماید: ﴿ فَمَنْ یُرِدِ اللّهُ أَنْ یَهْدِیَهُ یَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ ﴾ [الأنعام: ١٦٥] یعنی پس کسی را که خداوند اراده کند که هدایت دهد، سینهاش را به اسلام روشن و منشرح می گرداند. دلیل اراده شرعیه: الله تعالی میفرماید: ﴿ اللّهُ یُرِیدُ أَنْ یَتُوبَ عَلَیْکُمْ ﴾ [النساء: ٢٧] یعنی و خداوند اراده کرده است که توبه شما را بپذیرد.

#### تفاوت بین ارداهٔ کونی وشرعی

در اراده کونیه همواره باید مقصود و مراد انجام پذیرد، و این مقصود و مراد ممکن است محبوب خداوند بوده، و ممکن است که خداوند آن را دوست نداشته باشد، اما در اراده شرعیه وقوع و حاصل شدن مقصود و مراد لازم نیست، اما همواره مقصود و مراد، محبوب خداوند است.

#### صفت سمع وانواع آن

یکی دیگر از صفت الله تعالی صفت سمع یعنی شنیدن است، صفت سمع برای الله به گونه کمال آن ثابت ولی ثبوت آن طوری است که به شأن خداوند لایق و سزاوار باشد،قسمی که درفقه اکبر میگوید: (یَسمَعُ لاَکَسَمعِنا) یعنی الله تعالی میشنود ولی نه مانند شنیدن انسانها. خدواند میفرماید: ﴿وَهُوَٱلسَّمِیعُ الْعُلیم ﴾ [الأنبیاء: ۴] یعنی و او است شنوای دانا.

## انواع صفت سمع

۱- سمع به معنی اجابت است که در این صورت از صفات فعلی میباشد و مثال آن این قول خداوند است: ﴿إِنَّ رَبِّی لَسَمِیعُ الدُّعَاء ﴾ [ابراهیم: ۳۹] یعنی به راستی پروردگار من دعا را اجابت می کند.

۲- سمع به معنای إدراک مسموع (شنیده شدنی) چناچه دراین آیه مبارکه ذکرشده است: ﴿قَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا﴾ [المجادله: ۶۰] یعنی خداوند قول زنی را که در مورد شوهرش با تو سخن میگفت شنید.

## صفت بصر الله تعالى وانواع آن

هدف ار صفت بصر الله تعالى همان صفت رؤیت و دیدن است که الله تعالى تمام اشیاء را میبیند و هیچ چیزى از نظر و دید او تعالى پنهان و پوشیده نیست و این صفت نیز براى خدواند ثابت است به گونهٔ شایان شأن او ست.

## اقسام اين صفت الله تعالى

- بصر به معنی ادراک مبصرات و مرئیات میباشد و دلیل آن این آیه است ﴿إِنَّنِي مَعَکُمَا أَسْمَعُ وَأَرَی﴾ [طه: ۴۶] یعنی من با شما هستم، میشنوم و میبینم. و همچنان آیه ﴿وَهُوَٱلسَّمِیعُ ٱلبَصِیر﴾ [الاسراء: ۱] و او است شنوای بینا.

-بصر به معنی علم است و دلیل آن این قول خداوند است: ﴿إِنَّهُمْ یَرَوْنَهُ بَعِیدًا ﴿ وَنَرَاهُ قَرِیبًا ﴾ [المعارج: ۶-۷] یعنی آنها قیامت را دور میبینند و ما آن را نزدیک میبینیم(آن را نزدیک میدانیم)

#### صفت علم

خداوند ذاتی است که به داخل وخارج، به پیدا، پنهان، به واجبات و محالات و ممکنات و به جهان علوی سفلی و به گذشته و حال و آینده بطور کامل آگاه است و از آن خبر دارد. نصوص بسیاری در بیان فراگیر بودن علم و آگاهی خداوند آمده است. به اندازه ذره ای یا کوچکتر و بزرگتر از آن، در آسمان و زمین از نظر خداوند پنهان نمی ماند؛ خداوند، نه غفلت میورزد و نه فراموش میکند؛ علم و دانش گسترده و گوناگون مردم و آفریده ها، در مقایسه با علم و آگاهی خداوند، هیچ چیزی نمی باشد.

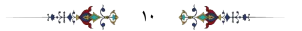
پس هیچ چیزی بر او پوشیده و پنهان نیست: چنانکه می فرماید: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَیْءٍ عَلِیمٌ ﴾ [الانفال: ٧٥] یعنی خداوند به هر چیزی داناست. ونیز میفرماید: ﴿ وَهُو ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَهُو ٱلْخَکِمُ ٱلْخَبِیرُ ﴾ [الانعام: ١٨]یعنی: او بر سر بندگان خود مسلط و او، دانای آگاه می باشد.

صفت حیات: صفت دیگری ازصفات الله تعالی صفت (حَیّ) میباشد یعنی خداوند بزرگ و عظیم همیشه میباشد و هیچ گاهی موت برآن طاری نمی گردد این صفت خداوند درجا جای قرآن ذکر شده است مانند:
﴿ لَنَّهُ لَا إِلَىٰهَ إِلَّا هُو اَلْحَی اُلْقَیُّوم ﴾ [البقره: ۲۵۵] یعنی جز الله، خدایی نیست و او، زنده و متصرف

است. و نيز ميفرمايد: ﴿ الْمَر اللَّهُ لَا إِلَنهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ﴾

[ال عمران: ۱-۲] (یعنی الف، لام، میم، جز الله تعالی معبودی برحق دیگری نیست و او، زندهٔ پایدار است.

صفت دیگر الله تعالی القیّوم است، صفات حی و قیوم، از نامهای نیک خداوند هستند و در برخی آیات قرآنی درکنارهم قرار گرفتند و یکجا ذکر این دو صفت بسیار مناسب و موزون به نظر میرسد، چون این



دو، تمام صفات کمال را در بردارند. حی (زنده) یعنی کسی که حیات او کامل است و این، همه صفات ذاتی خداوند مانند علم، قدرت، اراده و عظمت و کبریا و دیگر صفات ذات مقدس را شامل می شود و قیوم (پایدار)، یعنی کسی که پایداری اش کامل است و دو معنی دارد:

او، ذاتی است که قائم به ذات خودش میباشد و صفات او بزرگند و از همه آفریده هایش بی نیاز است. -آسمانها و زمین و مخلوقاتی که در آنها هستند، بوسیله او، قایم گشته اند.

صفت کلام: یکی دیگر ازصفات خداوند بزرگ صفت کلام است یعنی الله تعالی طبق شأن و مقامش وچگونه که لایق و سزاوار اوست سخن میگوید و تکلم میکند چون کلام الله تعالی مانند کلام و سخن انسانها نیست و نیز باید بدین عقیده و باور باشیم که الله تعالی متکلم است و کلامش قدیم است نه مُحدَث و نو پیدا دلیل اینکه الله تعالی میفرماید: ﴿منهم من گُلم الله و البقره: ۲۵۳] یعنی برخی آن پیامبران کسانی اند که باخداوند سخن گفته اند. و نیز میفرماید: ﴿وگلَم الله موسی تَکلیماً و النساء: ۱۶۴] یعنی با موسی علیه السلام سخن گفت.

#### درس پنجم

## عنوان: صفات فعلى الله تعالى

صفحه – ۹

وقت - سه ساعت درسی

اهداف- شاگردان باید:

- صفات فعلى الله متعال را بشناسند.

- ميان صفات فعلى و صفات ذاتى الله على فرق كرده بتوانند.

- صفات فعلى الله متعال را به ديگران بيان كرده بتوانند.

#### دانش لازمي

#### صفت خالقيت الله تعالى

خداوند ذاتی است که تمام مخلوقات و موجودات کاینات را به قدرت عظیم خود آفریده و درآفرینش کائنات و موجودات هیچ کس او را کمک نکرده و نه او تعالی از کسی کمک خواسته است چنانچه خداوند متعال می فرماید: ﴿ هُو اَللّٰهُ اَلۡخَلِقُ اَلۡبَارِی اُ اَلۡمُصَوِّر اَ لَهُ اَلۡخُسۡمَاءُ اَلۡحُسۡمَاءُ اَلۡحُسۡمَاءُ الْحَسن او خداوندی است که طراح هستی و آفریدگار آن از نیستی و صورتگر جهان است دارای نامهای نیک و زیباست.

همچنان میفرماید: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو ٱلْخَلَّقُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الحجر: ۸۶] یعنی بی گمان پروردگار تو آفریدگار بسیار آگاهی است.

#### صفت رازقیت الله تعالی

یکی از صفات الله عالی رزّاق بودن او تعالی است یعنی ذاتی است که تمام موجودات و مخلوقات رزق و رزوی میدهد و همهٔ پدیدههای کائنات را که دیده میتوانیم و یاخیر، خورد باشد و یا کلان چناچه الله تعالی راجع به صفت رزاقیت خود میفرماید: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِینَ ﴾ [الذاریات: ۵۸] یعنی تنها خدا، روزی رسان، نیرومند و استوار است.

و نیز میفرماید: ﴿ ﴿ وَمَا مِن دَآبَةٍ فِی ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ [هود: ۶] یعنی هیچ جنبنده ای در زمین نیست مگر اینکه روزی آن، بر عهده خداست.

#### صفت احیاء و اماتت یعنی زنده کردن و میرانیدن

حیات و موت هردو بدست الله تعالی میباشد، او تعالی ذاتی است که برای مخلوقات و موجودات، حیات وجان و همچنان مرگ و موت می دهد ﴿الّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَیَاةَ لِیَبْلُوَکُمْ أَیّٰکُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا وَهُوَ الْعَزِیزُ وجان و همچنان مرگ و موت می دهد ﴿الّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَیَاةَ لِیبْلُوکُمْ أَیّٰکُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا وَهُوَ الْعَزِیزُ الملک: ۲] یعنی الله تعالی ذاتیست که مرگ و زندگی را پدید آورده است تا شما را بیازماید کار کدام تان بهتر و نیکوتر خواهد بود، او غالب و توانا،و بخشاینده است. و همین گونه درجای دیگر میفرماید: ﴿ زَعَمَ اللّهِ عَمَلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَی اللّهِ عَمْلُتُمْ وَذَلِكَ عَلَی اللّهِ یَسِیرٌ ﴾ [اتنابن: ۷] یعنی کافران می پندارند که هرگز زنده و برانگیخته نخواهند گردید بگو: چنین نیست که می پندارید، به پروردگارم سوگند! زنده و برانگیخته خواهید شد، و سپس از آن اعمالی که کرده اید با خبرتان خواهند کرد، و این کار برای خدا ساده و آسان است.

﴿ رَبَّنَا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمِ لا رَيْبَ فِيهِ إِنَّ اللّهَ لا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ ﴿ [ال عمران: ٩] يعنى پروردگارا! تو مردمان را در روزى كه ترديدى در آن نيست جمع خواهى كرد، بيشك خداوند خلاف وعده نمى كند.

#### صفت رحمت

یکی از صفات الله تعالی صفت رحمت است که در قرآن کریم در دو جمله(الرحمن، الرحیم) بکار رفته است. الله تعالی بدون شک ذاتی بسیار مهربان، رحیم و کریم است، ذاتی است بندگانش را با آن همه معصیت و نافرمانی که دارند، مورد نوازش و مهربانیهای بی پایانش قرار داده و فوراً مواخذه و سرزنش نمی کند و مهلت میدهد که بنده اش بسوی او تعالی برگردد و از کردهٔ خویش پشیمان شود.

خداوند متعال مىفرمايد: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمِ ﴾ [فاتحه: ٢] يعنى بخشنده مهربان است. و نيز خداوند

متعال میفرماید: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَا ِنَ رَبِّی غَنِیُ كَرِیمٌ ﴾ [النمل: ۴۰] یعنی: و هرکس، ناسپاسی نماید، پروردگار من، بی نیاز و صاحب کرم است.

خداوند متعال درجای دیگرچنین میفرماید: ﴿ وَرَحْمَتِی وَسِعَتْ کُلَّ شَیْءٍ ۚ فَسَأَکۡتُبُهَا لِلَّذِینَ یَتَّقُونَ ﴾ [الاعراف: ۱۵۶] یعنی و رحمت من، همه چیز را در برگرفته؛ آن را برای کسانی مقرر خواهم داشت که پرهیزگاری کنند.

#### صفت غضب

یکی از صفات الله تعالی همانا صفت خشم و غضب است یعنی خداوند متعال نیز خشمگین و غضب می شود و نیز اوتعالی خوشنود میگردد چنانچه درعقیده طحاویه میخوانیم: (والله یَغضَبُ ویَرضَی، لا کأحدِ مِن الوَری) یعنی و خدا خشمگین و خشنود می شود، اما نه همانند یکی از مخلوقات.

و راجع به خشم خدا در قرآن كريم آمده است ﴿مَن لَعَنَهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ ﴾ [المائده: ٤٠]

یعنی کسی که خدا او را لعنت کرده و بر او خشم گرفته. ودرآیهٔ دیگر چنین میفرماید: ﴿وَمَن یَقْتُلْ مُؤْمِناً مُؤْمِناً مُؤْمِناً فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِداً فِیهَا وَغَضِبَ اللّهُ عَلَیْهِ وَلَعَنْه وَأَعَدَّ لَهُ عَذَاباً عَظِیماً﴾ [النساء: ٩٣] یعنی و کسی که مؤمنی را از روی عمد بکشد کیفر او دوزخ است و جاودانه در آنجا میماند و خداوند بر او خشم می گیرد و او را از رحمت خود محروم میسازد و عذاب عظیمی برای وی تهیّه میبیند.

#### صفت اعزاز

اعزاز بدین معنی است که عزت بدست خداوند است او تعالی اگر کسی را عزت دهد دیگر او را کسی ذلیل کرده نمی تواند حقیقت این است که صرف خداوند عزت مید هد وبس ﴿ إِنَّ ٱلْعِزَّةَ لِلَّهِ جَمِیعًا ﴾ [یونس: ۶۵]یعنی عزت همه، از آن خداست.

و نیز می فرماید: ﴿قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُوْتِي الْمُلْكَ مَن تَشَاء وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مِمَّن تَشَاء بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْر ﴾ [ال عمران: ٢٦] یعنی بگو: ای پروردگارا! همه چیز از آن تو! تو هر که را بخواهی حکومت و دارائی می بخشی و از هر که بخواهی حکومت و دارائی را باز پس می گیری، و هر کس را بخواهی عزّت و قدرت می دهی و هر کس را بخواهی خوار می داری، خوبی در دست تو است و بی گمان تو بر هر چیزی توانائی.

و همچنان ميخوانيم: ﴿أَيَبْتَغُونَ عِنْدَهُمُ الْعِزَّةَ فَإِنَّ الْعِزَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا ﴾ [النساء: ١٣٩].

آیا عزّت را در پیش کافران میجویند ؟ یقیناً که عزّت و شوکت همه از آن خدا است.

همین طور می فرماید: ﴿ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِینَ وَلَكِنَّ الْمُنَافِقِینَ لَا یَعْلَمُونَ ﴾ [المنافقون: ۸]. یعنی: حال آن که عزت، خاص خداوند و پیامبرش و مؤمنان است ولی منافقان نمی دانند.

#### صفت اذلال

لفظ (إِذْلَال) از: ﴿ أَذَلَ لِهِ لَهُ اللَّهُ مَسْتَق بوده وبه معنى رسوا كردن، ذليل كردن و خوار و زبون كردن بكار ميرود، و واژهٔ ديگر ى كه مترادف همين كلمه است نيز درباره الله تعالى استفاده شده است مانند: إخذال يعنى كسى را خوار و رسواكردن و بى يار و ياور قرار دادن است.

یعنی خداوند هرکی را که به فرامین و احکامش گوش فرا ندهد و توجه نکند، او را ذلیل و رسوا کرده بی یار و یاور میگذارد طوری که میفرماید:﴿إِنْ یَنْصُرُکُمُ اللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَکُمْ وَإِنْ یَخْذُلْکُمْ فَمَنْ ذَا الَّذِي

يَنْصُرُكُمْ مِنْ بَعْدِهِ وَعَلَى اللّهِ فَلْيَتَوَكّلِ الْمُؤْمِنُونَ اللهِ وَلْيَتَوَكّلِ الْمُؤْمِنُونَ اللهِ اللهِ عَمان: ١٤٠] يعنى: اگر خداوند شما را نصرت دهد، هيچ كس بر شما غالب نيست و اگر شما را فروگذارد چه كسى بعد از او شما را نصرت خواهد داد؟ و مؤمنان بايد تنها بر خداوند توكل كنند.

پس فقط پیرو فرمانهای حق تعالی بوده و فقط او را پشتیبان خویش بدانید و فقط به او اتکا کنید و در ودرهرکار وبرنامه زندگی تان به او تعالی روی آورید چون اگر خداوند دست از کمک شما بردارد وشما را بی یاور بگذارد، دیگر چه کسی به داد تان خواهد رسید؟.

### درس ششم

#### عنوان: قبر

صفحه – ۱۱

وقت - یک ساعت درسی

اهداف- شاگردان باید:

- بدانند که موت حق و چیز حتمی است.
- بفهمند که مسئلهٔ عذاب و راحت قبر جز عقیده مسلمانان است
  - راجع به قبر و عذاب قبر دلایل بیان کنند.
    - به عذاب و راحت قبر معتقد شوند.

#### دانش لازمي

## روزی مرگ به سراغ میرسد

انسان از مرگ فرار می کند وهمین که مریض میشود از ترس اینکه مبادا بمیرد فوراً خود را معالجه می کند، جایی که احساس می کند بوی مرگ می آید آنجا پا نمی گذارند، ولی مرگ از راه دیگر وارد می شود و انسان هر قدر زرنگ باشد، مرگ از او باهوش تر است هر اندازه قدرت مند و سر مایددار باشد از او نجات نمی یابد. مرگ چیزی است که برای داخل شدن به خانهٔ هیچ گاهی اجازه نمی گیرد، و به احدی رحم نمی کند، ضمانت و کفالت هم نمی خواهد پس او چیز حتمی ولابدی است گُلُّ نَفْسِ ذَآنِقَهُ الْمَوْتِ وَاِیّما تُوقَوْنَ أُجُورِکُمْ یَوْمَ الْقیَامَةِ فَمَن زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأُدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَما الْحَیَاةُ الدُّنیَا اِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُورِ الله عمران: ۱۸۵ یعنی هر کسی مزه مرگ را می چشد، و بی گمان به شما پاداش خودتان به تمام و کمال در روز رستاخیز داده می شود. و هر که از آتش دوزخ به دور گردد و به بهشت برده شود، واقعاً پیروز شده است و زندگی دنیا چیزی جز متاع فریب نیست.

و خداوند درجای دیگر میفرماید: ﴿أَیْنَمَا تَکُونُواْ یُدْرِککُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ کُنْتُمْ فِي بُرُوجٍ مُّشَیَّدَةٍ ﴾ [النساء: ۲۸] یعنی هرکجا باشید، مرگ شما را در مییابد، اگرچه در برجهای محکم و استوار جایگزین باشید.

#### قبر چیست؟

قبر عبارت جای است که میت درآن دفن میگردد.

#### مسائل واحكام قبر

1- قبر باید مورد احترام و تکریم قرار گیرد بخاطریکه در داخل آن انسان است و او قابل احترام میباشد به همین دلیل فقهای کرام اتفاق نظر دارند براینکه پایمال کردن قبور رفتن برآن امریست مکروه چون درحدیثی چنین میخوانیم (نهی أن توطأ القبور) یعنی پیامبر اسلام ازاینکه قبور پایمال شود، نهی فرموده است.

## قبر باغی ازبهشت و یا گودالی از دوزخ

۲- ما مسلمانان به عذاب قبر و نعمتها و خوشیهای قبر اعتقاد داریم و همچنین معتقد هستیم که قبر، یا گودالی از گودالهای جهنم و یا باغی از باغهای بهشت میباشد، و دراین باره رویات متعددی وارد شده است مانند:

۳- زید بن ثابت روایت می کند: رسول خدای در باغی که از قبیله بنی نجار بود بر قاطری سوار بود و ما همراه رسول خدای بود رسول خدای به ما همراه رسول خدای بود رسول خدای به ناگهان قاطر از مسیر خارج شد و فرار کرد و نزدیک بود رسول خدای به زمین بیفتد، در آنجا چهار، پنج، یا شش قبر بود، رسول الله فرمود: «مَنْ یَعْرِفُ أَصْحَابَ هَذِهِ الْأَقْبِر؟» یعنی کسی هست که صاحبان این قبرها را بشناسد؟ شخصی گفت: بلی میشناسم، رسول الله فرمود: این ها چه وقت مردهاند؟ آن شخص گفت: در حال شرک (در جاهلیت) مردهاند.

رسول الله فرمود: ﴿إِنَّ هذه الْأُمَّةَ تُبْتَلَى في قُبُورِها فلَوْلا أَنْ لا تَدَافَنُوا لَدَعَوْتُ الله أن يُسْمِعَكُمْ مِنْ عَذابِ

القَبْرِ الّذِي أَسْمَعُ مِنْه ﴾ یعنی همانا این امت در قبرهایشان مورد آزمایش (بازخواست) قرار می گیرند، اگر خوف دفن نکردن مردگانتان، نمی بود من از خداوند متعال می خواستم که صدای (شکنجههای قبر) را که من می شنوم به شما هم بشنواند.

<sup>&#</sup>x27; - رواه مسلم (۲۸۹۷).



**(4)** 

#### انسان درقبرش به پرسشهای ذیل مواجه میشود

پس از آنکه میت در قبر نهاده شد، دو فرشتهٔ ترسناک و خشمگین نزد وی میآیند و او را مینشانند و از او سؤال میکنند:

س- (مَنْ رَّبك) پروردگار تو كيست؟.

ج- مى گويد: (رَبِّي اللَّهُ) پروردگار من الله است.

س- مى گويند: (مَا دِينُك؟) دين تو چيست؟.

ج- مى گويد: (دِيني الإِسْلام) دين من اسلام است.

س- می گویند: (مَا هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي بُعِثَ فِیكُم؟) یعنی در مورد این شخص که در میان شما مبعوث شده است چه می گویی؟ (چهره ی نورانی رسول الله ﷺ پیش چشمانش آورده می شود).

ج- می گوید: او فرستاده ی خداوند متعال است.

س - می گویند: (مَا عَمَلُك به؟) چه عملی در دنیا انجام دادهای؟.

ج - مى گويد: (قَرَأْتُ كِتَابَ اللهِ وَآمَنْتُ بِهِ وَصَدَّقْتُ بِه) يعنى كتاب خدا را خواندم، به أن ايمان أوردم و أن را تصديق نمودم.

دوباره فرشتگان بر او فریاد زده و با خشم و غضب از او سؤال می کنند که پروردگار تو کیست؟ دین تو چیست؟ پیامبر تو کیست؟ (همان سؤالات قبلی را دوباره تکرار می کنند) و این آخرین سختی و آزمایشی است که مؤمن با آن مواجه می شود، خداوند متعال بر اساس آیه: ﴿یُشِبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِینَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَولِ ٱلثَّابِتِ فِی ٱللَّحَرَة ﴾ [براهیم: ۲۷].

ترجمه: خداوند مؤمنان را به خاطر گفتار ثابت و استوار (و عقیدهٔ پایدار) هم در این دنیا (در برابر زرق و برق و برق و بیم و هراس مشکلات محفوظ و مصئون مینماید) و نیز در آخرت «قبر» (ایشان را به قول ثابت که مبنی به توحید و اقرار به رسالت حضرت محمد و حقانیت دین اسلام است استوار میدارد.) قدرت و نیروی پاسخ دادن درست را به انسان مؤمن میدهد و او چنین پاسخ میدهد: پروردگار من الله، دین من اسلام و محمد پیامبر من است.

و اما انسان کافر و منافق در پاسخ سوالات فوق ناکام شده و در عذاب دایمی الهی گرفتار می گردد.



## درس هفتم

#### عنوان: حشر

صفحه - ۱۳

وقت - ىك ساعت درسى.

اهداف- شاگردان باید:

- بدانند که ایمان به حشر جزء معتقدات اسلامی است.

- درک کنند که انسان درمیدان محشر مورد باز پرس قرار میگیرد.

- راجع به محشر و حساب وكتاب معلومات ارائه كرده بتوانند.

#### دانش لا زمي

#### مفهوم حشر

حشر درلغت به معانی چون: برانگیختن، بعث، جمع کردن، وغیر به کار میرود.

و در اصطلاح: عبارت است از: دوباره زنده شدن مردم پس از مرگ و آماده شدن برای حساب و کتاب و داوری الهی درمیدان محشر. مسلماً مسئلهٔ حساب و کتاب و حشر و نشر وقتی مطرح میشود که انسان از مرحلهٔ اول زندگی اش که همانا حیات دنیوی آن است عبور کند و گذرش از این دنیا طی یک برنامه کوتاه مدت و مشخص انجام می پذیرد و آن وقوع قیامت است پس اگرانسان در حین وقوع قیامت زنده، با دمیدن صور اول توسط اسرافیل علیه السلام راهی جهان دیگر می گردد.

## مرحلة اول وقوع قيامت

وقتی که حضرت اسرافیل صور را برای اولین بار به صدا در میآورد تمام موجودات زنده ای که بر روی زمین هستند بیهوش شده و نابود میشوند، طوری که قرآن کریم میفرماید: ﴿وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ﴾ [الزمر: ۶۸]. یعنی و چون دمیده شود در صور پس آنچه از موجودات زنده که در آسمان و زمین هستند بیهوش شده و میمیرند.

و درجای دیگر چنین میفرماید: ﴿فَإِذَا نُفِحَ فِي الصُّورِ نَفْخَةٌ وَاحِدَةٌ، وَحُمِلَتِ الْأَرْضُ وَالْجِبَالُ فَدُكَّتَا دَكَةً وَاحِدَةً، فَيَوْمَئِذٍ وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ، وَانْشَقَتِ السَّمَاءُ فَهِي يَوْمَئِذٍ وَاهِيَةٌ ﴾ [الحاقة: ٣٠-١٥] يعنى هنگاميكه دميده شد در صور (بوق) يک دميدن، و برداشته شدند زمين و کوهها و هر دو به يک بار در هم کوبيده شدند، و در آن روز واقعه قيامت به وجود آيد، و آسمان از هم شگافته، و با آن استحکام و نظم و در آن روز سست و بی پایه است و از هم پاشيده شده است.

مرحلهٔ دوم رستاخیز و نیز برای بار دوم وقتی اسرافیل علیه السلام درصور میدمد، این بار همگی زنده شده و از قبرهای شان بر میخیزند و به سوی محشر جهت حساب و کتاب حرکت می کنند. قسمی که الله تعالی در جای دیگری از قرآن کریم میفرماید: ﴿ثُمَّ نَفِحَ فِیهِ أُخْرَی فَإِذَا هُمْ قَیامٌ یَنْظُرُونَ ﴾ [الزمر: ۶۸]. و در این وقت مردمان سراسیمه و پابرهنه و بدون لباس، ختنه نشده، (مانند روزی که از مادر زائیده شده اند) از قبرهایشان بر میخیزند، و از شدت و سختی وضع موجود هیچ یک به دیگری نگاه نمی کند، و هر کس به خویش مشغول می باشد و آن روزی است که کفار می گویند: ﴿یَا وَیْلَنَا مَنْ بَعَثَنَا مِنْ مَرْقَدَنا ﴾ [یس: ۵۲]. یعنی ای وای برما کی از خوابگاه مان بیدارمان کرد؟ و مؤمن می گوید: ﴿هَذَا مَا وَعَدَ الرَّحْمَنُ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ ﴾ [یس: ۵۲]. یعنی این همان است که پروردگار رحمن وعده داده بود و پیامبران راست گفتند.

#### بسوي محشر

بعد از اینکه ازقبرهایشان بیرون میشوند به طرف سرزمین محشر حرکت داده میشوند الله تعالی در این مورد میفرماید: ﴿یَوْمَ نَحْشُرُ الْمُتَّقِینَ إِلَی الرَّحْمَنِ وَفْدًا ﴿ وَنَسُوقُ الْمُجْرِ مِینَ إِلَی جَهَنَّمَ وِرْدًا ﴾ [مریم: ۸۵-۸۶]. یعنی روزی ما پرهیزگاران را به گونه گروههائی که به نزد شاهان روند، در پیشگاه خداوند مهربان جمع مینمائیم، و گناهکاران را تشنه کام به سوی جهنّم میرانیم.

#### صحنة دشوار محشر

صحنهٔ محشر و حضور در پیشگاه الله تعالی ذات عظیم و بزرگ آن قدر ساده و معمولی نیست بلکه بسیار دشوار و سخت است، خداوند در بارهٔ صحنه وحشتناک روز محشر چنین بیان میفرماید: ﴿یَوْمَ یَفِرُ الْمَرْءُ مِنْ أَخِیه، وَأُمِّهِ وَأَبِیه \* وَصَاحِبَتهِ وَبِنِیه، لِکُلِّ امْرِئِ مِنْهُمْ یَوْمَئِذِ شَأْنٌ یُغْنِیه ﴿ [عبس: ٣٢-٢٣].

یعنی در آن روز که انسان از برادر خود فرار می کند، و از مادر و پدرش، و از همسر و فرزندانش، در آن روز هر کدام از آنان گرفتاری بزرگی دارد که او را به خود سرگرم می کند و از هر چیز دیگری باز می دارد.

#### گرمی میدان محشردر پرتو حدیث نبوی

خورشید با آن شدت حرارتش به آنها نزدیک شده و از تمامی بدن آنها عرق سرازیر می شود. چنانچه در حدیث نبوی آمده است: (یَعْرَقُ النَّاسُ یَوْمَ الْقِیَامَةِ حَتَّی یَذْهَبَ عَرَقُهُمْ فِی الْأَرْضِ سَبْعِینَ ذِرَاعًا وَیُلْحِمُهُمْ حَتَّی یَبْلُغَ أَذَانُهُم، رواه البخاری. یعنی آنچنان مردم در روز قیامت عرق می کنند که عرق آنها هفتاد ذراع (گز) در زمین فرو می رود، و تا گوشهایشان غرق در عرق می شوند.

آغاز حساب دهی: پس از آنکه مدتی در حال هراس وحشت در آن باقی میمانند، پیامبر اکرم این به درگاه الهی رجوع میکند و برای پایان بخیشدن به این حالت رقت بار شفاعت میکند و الله تعالی شفاعت آن حضرت را میپذیرد و برای آغاز حساب وکتاب دستور میدهد در آن وقت هر شخصی آنچه که در دنیا فرستاده است می بیند، تمام اعمال که انجام داده، خواه کوچک باشد و یا بزرگ همه در جلوش مجسم و آشکار می گردد، و هیچ چیزی از آن اعمال بر خداوند پوشیده نشده و نخواهد شد.



### درس هشتم

#### عنوان: جنت

صفحه - ۱۵

وقت - دو ساعت درسی

اهداف- شاگردان باید:

- بدانند که جنت حق است.

- بفهمند که بهشت جای دائمی برای مؤمنان است.

- برای اثبات جنت دلائل بیان کنند.

#### دانش لازمي

## مؤمنان از كفار جدا ميشوند

پیامبر اسلام دراین مورد میفرماید: در صحرای محشر از جانب خدا، اعلام می شود: آنهایی که در دنیا، چیزی یا کسی را بجز خدا پرستیدند، کنار یکدیگر بایستند، چنانکه مشرکین و بت پرستان و آنهائی که عزیر و مسیح و دیگران را پرستش کرده اند، همه یکجا جمع می شوند و نهایتاً از آنجا رهسپار دوزخ می گردند، و خداپرستان که در میان آنها نیکو کار و بدکار وجود دارد، در ناحیه ای دیگر و در کنار هم می ایستند. آنگاه روی دوزخ، پلی نصب می گردد و به اهل شفاعت، اجازه شفاعت داده می شود، آنها در کنار پل قرار میگیرند و می گویند: پروردگارا! نجاتشان بده، پروردگارا! نجاتشان بده.

## بهشت و وفور نعمتهای الهی درآن

خداوند متعال در جا جای قرآن کریم بهشت را محور و مرکز نعمتهای جاویدانه و ماندگار خویش معرفی کرده وحتی در یکی از آیات میفرماید که تصوری از چگونگی نعمتههای الهی در بهشت از قدرت و توان انسان فراتر است و چیزهای در بهشت برای بهشتیان آماده شده است تا حال در قلب انسان خطور نه کرده و قابل تصور برای بشر نیست در این باره پیامبر اسلام فرمودند: (فیها مَا لاَ عَیْنٌ رَأَتْ وَلاَ أُذُنٌ سَمِعَتْ وَلاَ خَطَرَ عَلَی قَلْبِ بَشَرٍ) یعنی در بهشت نعمتهای است که نه چشمی آنرا مشاهده کرده، و نه گوشی در باره آن شنیده، و نه بر قلب بشری خطور کرده است. ما دراین جا به برخی این نعمتهها اشاره میکنیم:

۱- به اهل آن زیورات پوشانده میشوند از قبیل دستبندهایی از طلا و لؤلؤ و لباس ایشان در بهشت حریر و ابریشم است.

- ۲ و این که در آن جویهای از آب، شیر، شراب ،عسل جریان دارد.
- ۳- و اینکه در آن حورالعین و نوجوانانی خدمت گار بهشتیان اند. حورالعین یعنی زنان بهشت که بسیار خوب صورت، دلربا، دارای چشمانی بزرگ و سیاه میباشند.

نیز قابل ذکراست که شیر ،شراب وعسل بهشت مانند شیر و شراب و عسل این دنیا نیست ،ولی چون عقل و علم بشر محدود است خداوند بعضی از خوراک و نوشیدنیهای آخرت را به خوراک و نوشیدنیهای دنیا تشبیه کرده است.

۴ و اینکه انواع از میوهها در اختیار و خدمت بهشتیان قرار میگیرد و آنها بدون کدام قید و بند و ممانعتی از آن استفاده میکنند.

-0 و در رأس تمام نعمتهای بهشت دیدار پروردگار است که برای بهشتیان نصیب میگردد و چقدر خوش نصیب شخصی است که دیدار الله متعال برای او میسر گردد.

## اوصاف بهشت در پرتو آیات قرآنی و احادیث نبوی

خداوند بزرگ همان طوریکه برای جنتیان و مؤمنان درآن جا نعمتهای فراوانی را تهیئه و آماده کرده است، همین گونه برای جنت مواصفات و ویژگیهای را نیز بیان فرموده است مانند:

## وسعت بهشت مانند وسعت آسمانها و زمین است

خداوند تبارک و تعالی فرموده است: ﴿سَابِقُوا إِلَی مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّکُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا کَوْ ضِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ﴿ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ﴾ [الحدید: ۲۱]. یعنی بشتابید بسوی آمرزش از پروردگارتان و بهشتی که وسعت و فراخی آن چون فراخی و وسعت آسمان و زمین است.

## جنت جای زندگی جاویدانه و ماندگار برای مؤمنان

خداوند ميفرمايد: ﴿خَالِدِينَ فِيهَا لا يَبْغُونَ عَنْهَا حِولاً ﴾ [الكهف: ١٠٨]. يعنى أنها جاويدان در بهشت هستند و نخواهند كه از أنجا بيرون شوند.

مواصفات دیگری نیز در قرآن کریم برای جنت بیان شده است مانند:

دارالسلام يعنى خانه سلامتي. -

-دُرُ الْوضا يعنى خانه رضايت و خوشنودى.

-دُرُ المقام يعني جاي بود و باش و زندگي.

-فوز عظیم یعنی پیروزی بزرگ.





#### درس نهم

#### عنوان: دوزخ

صفحه – ۱۷

وقت - دوساعت درسي

اهداف- شاگردان باید:

- بدانند که ایمان به دوزخ فرض است.

– درک کنند که کفار دائماً در دوزخ میباشند و مؤمنان مؤقتاً.

- در بارهٔ دوزخ معلومات ارائه کرده بتوانند.

#### دانش لازمي

#### دوزخ چیست؟

دوزخ نامی برای آن مکانی است که الله تعالی آن را برای کافران، منافقان و کسانی که از دستورات و فرامین او تعالی روی گردان شدند و برعکس در برابر پیامبران و دعوت و اصلاح گران الهی سنگر گرفتند، تدارک دیده است تا در روزگار بعدی در آن به کیفر و جزای اعمال بد و ناروای خویش برسند.

## دوزخيان رسوا وذليل خواهند بود

کسانی که وارد دوزخ شوند در حقیقت به پرتگاه رسوای و خطرناکی رو به رو شده اند چناچه الله تعالی در این باره میفرماید: ﴿رَبَّنَا إِنَّكَ مَن تُدخِلِ ٱلنَّارَ فَقَد أَخزَيتُه وَمَا لِلظَّلِمِینَ مِن أَنصَار ﴾ یعنی پروردگارا! بی بی گمان تو هرکس را به آتش اندازی، خوار و زبونش می کنی و ستمکاران را یاوری نیست. و در جای دیگر چنین میفرماید: ﴿أَلَم یَعَلَمُواْ أَنَّهُ مَن یُحَادِدِ ٱللَّهَ وَرَسُولُه وَأَنَّ لُه نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدا فِیهَا ذَلِكَ الْخِی یُالعَظِیم ﴾ [التوبه: ۶۳]. یعنی آیا نمی دانستند که هرکس با الله و فرستادهاش دشمنی کند، سزای او آتش دوزخ است و جاودانه در آن میماند؟ این رسوایی و خواری بزرگی است.

## دوزخ و وسعت آن

دوزخ دارای وسعت و گستردگی ناقابل تصور بوده و گوشه و کنار از یکدیگر بسیار دور میباشد، و دلایلی نیز بر این مدعی دلالت دارد مانند این که افرادی که وارد دوزخ میشوند تعداد شان بسیار زیاد است. 1 اشخاصیکه به دوزخ میروند جسمهای شان بسیار بزرگ میشود که جسم هر دوزخی به حدی بزرگ میگردد تنها دندان یکی از آنها به اندازهٔ کوه احد و فاصله میان دو شانهٔ آنها برابر مسافت سه روز



میباشد. ولی با اینهمه درآن جای میشوند؛ قسمیکه الله تعالی میفرماید: ﴿یَومَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ ٱمتَلَاْتِ وَتَقُولُ هَل مِن مَّزِید﴾ [ق: ٣٠]. یعنی روزیکه به دوزخ می گوییم: آیا پر شدی؟ و دوزخ می گوید: افزون بر این هم هست؟!.

آ- واینکه اگر سنگی در آن انداخته شود، زمان زیادی طول می کشد تا به قعر آن برسد: از ابوهریره روایت شده است کهمی فرماید: همراه پیامبراسلام بودیم که ناگهان رسول الله شصدای افتادن چیزی را شنید، آن گاه فرمود: (أتدرونَ ما هذا؟) یعنی آیا می دانید که این صدای چیست؟ گفتند: الله و رسولش بهتر می دانند، رسول الله شفی فرمودند: (هَذَا حَجَرٌ رُمِی به فی النّارِ مُنْدُ سَبْعینَ حَریفًا فَهُو یَهْوی فی النّارِ الآنَ حَتَّ انتَهی إِلَی قَعْرِها) یعنی این سنگی است که هفتاد سال پیش در دوزخ انداخته شد و هنوز هم به طرف قعر دوزخ در حال سقوط است.

## ۳- در روز رستاخیز دوزخ دارای هفتاد هزار لگام میباشد

در حدیثی پیامبر اسلام شمی میفرمایند: دوزخ در روز قیامت در حالی آورده میشود که هفتاد هزار لگام و مهار داشته و فرشتگان آن را میشکند، چناچه آنحضرت میگوید: (بُوْ تَی بِجَهَنَّمَ یَوْمَئِذٍ لَمَا سَبْعُونَ أَلْفَ زِمَامٍ مَع کُلِّ زِمَامٍ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ یُجُرُّونَها) یعنی در آن روز دوزخ را میآورند، در حالیکه هفتاد هزار مهار دارد و بر هر مهار هفتاد هزار فرشته است که آن را می کشند.

## أسامي دوزخ در قرآن كريم

خداوند بزرگ برای دوزخ نامهای را درقرآن کریم بیان کرده است که ما به برخی آنها درذیل اشاره میکنیم:

- الهَاوِيَه: يعنى جاى عميق.
- السَعِير: يعنى أتش افروخته شده.
- الجَحِيم: يعنى أتش بزرگ و عظيم.
- سَقَر:یعنی وادی نهایت گرم در دوزخ.
  - الحُطَمَة: يعنى درهم كوبنده.
    - لَظَی: یعنی افروخته شده.
  - جَهُنّم: يعنى دوزخ، جاى بسيار گرم.

#### درس دهم

## عنوان: آب(۱)

صفحه - ۱۹

وقت - یک ساعت درسی (۴۵ دقیقه)

اهداف- شاگردان باید:

- متن درس را درست خوانده بتوانند.

– انواع آب را بشناسند.

- به اهمیت آب پی ببرند.

- در هنگام استفاده از آب از اسراف کار نگیرند.

#### دانش لازمي

#### اهمیت آب

آب ماده مورد نیاز موجودات زنده است، آب از منابع مهم محیط زیست است و در زندگی و سلامت همه موجودات زنده اعم از انسانها، گیاهان و جانوران به وجود آب بستگی دارد.

در قرآن کریم، حدیث و فقه و به طور کلی در متون اسلامی آب از اهمیت فراوان برخوردار است که به چند متن آن اشاره مینمائیم:

الله جل جلاله مى فرمايد: ﴿ وَجَعَلْنا مِن المَاءِ كُلَّ شَيء حَى ﴾ [الانبياء:٣٠]. ترجمه: و هر چيز زنده را از آب پديد أوريديم.

درجاى ديگر مىفرمايد: ﴿وَالله خَلَقَ كُلَّ دَابَّة مِن مَّاءِ﴾ [النور:۴۵]. ترجمه: الله هر جنبندهٔ را از آب آفريد. و نيز مىفرمايد: ﴿وَهُو الذي خَلَقَ مِن الماء بَشَرا﴾ [فرقان:۵۴]. ترجمه: و اوست كه انسان را از آب آفريد.

#### اجتناب از اسراف

آب نعمت بزرگ الهی و مایه رفاه و آسایش بشر است. الله جل جلاله زندگی همه زنده جانها را در گرو آب نباید از آب قرار داده است، پس باید سپاس گزار این نعمت بزرگ الهی باشیم و در هنگام استعمال از آب نباید از اسراف کار گرفت. الله جل جلاله نیز ما را از اسراف منع فرموده است چنانچه در این آیه مبارکه می فرماید: ﴿یا بَنی آدَم خُذُوازِینَتَکُم عِندَ کُلِّ مَسجد وَکُلُوا وَاشرَبُوا وَ لَا تُسرِفُوا إِنَّه لَا يحبُّ المُسرِفین ﴾ الاعراف: ۳۱]. ترجمه: ای فرزند آدم هنگام حضور در هر نماز زینت خود را بگیرید یعنی لباس به تن کنید،

بخورید و بیاشامید ولی اسراف نکنید که الله اسراف کاران را دوست ندارد. ﴿إِنَّ الْمُبَلْرِینَ کَانُوا إخوان الشیاطین ﴾[سراء:۲۷]. ترجمه: و همانا اسراف کاران برادران شیاطین اند.

میدانیم که طهارت اساس عبادت است، پس نماز درست نیست مگر با طهارت و طهارت بدون آب حاصل نمی شود.

در این مورد الله متعال می فرماید: ﴿إِنَّ اللَّهُ یحِبُّ التَّوَّابِینَ وَیُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِیَنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]. ترجمه: خداوند جل الله توبه کننده گان و پاکان را دوست دارد.

همچنان در حدیث شریف به روایت احمد آمده است: {مفتاح الجنة الصلوة و مفتاح الصلوة الطهور}. کلید بهشت نماز است و کلید نماز طهارت است.

#### انواع آب

آب دارای انواع و اوصاف بوده که در کتاب درسی از آن یاد آوری شده است که عبارت اند از آب پاک کننده، آب مستعمل و آب نایاک.

**۱** – آب پاک کننده: آن آبی است که ذاتاً پاک و نیز پاک کننده میباشد و بر طرف کننده حدث (اکبر و اصغر) و زداینده آلودگی و نجاست است و طهارت و پاکی با این نوع آب جواز دارد. مانند: آب باران، آب چاه ها، آب جویها، آب دریاها.

طهارت با هر آن آبی که شئ پاک با آن مخلوط شده باشد و بر آن غالب(زیاد) باشد و از طبیعت آبی بیرون شده باشد، جواز ندارد. مانند: آب سرکه، شوربا، آب زردک و امثال آن.

- طهارت با آبی که شی پاک با آن مخلوط شده باشد و از صفات آب یک صفت آنرا تغییر داده باشد، جواز دارد. مانند:

- آبی که با آن (اشنان یا خرند) مخلوط شده باشد.
  - أبى كه با أن صابون مخلوط شده باشد.
  - آبی که با آن زعفران مخلوط شده باشد.

**۲**-**آب** مستعمل: آبی را گویند که برای رفع حدث (وضو و غسل) استعمال شده باشد. این نوع آب پاک است، ولی پاک کننده نیست به این معنی که نه می توان با آن رفع حدث کرد و نه نجسی را پاک ساخت، پس طهارت با این نوع آب جائز نیست.

#### خلاصه درس

آب نعمت بزرگ الهی است و وسیله پاکی میباشد و زندگی بدون آن ناممکن است سه نوع میباشد: آب پاک کننده، آب مستعمل و آب ناپاک.

بعد معلم محترم در مورد انواع و اوصاف آب به شاگردان معلومات لازمی را ارایه می کند.

<sup>ٔ –</sup> اشنان گیاهی است دارای شاخه های باریک و برگ های ریزه در شوره زار های میروید، این گیاه را گیاه غاسول هم میگویند.



#### درس یازدهم

## عنوان: آب (۲)

صفحه - ۲۱

وقت - یک ساعت درسی (۴۵ دقیقه)

اهداف- شاگردان باید:

-متن درس را درست خوانده بتوانند.

- آب نایاک و آب یاک را از هم تفکیک کرده بتوانند.

- در پاک نگهداشتن آب تمایل بیشتر پیدا کنند و به دیگران نیز توصیه کنند.

## دانش لازمي

## ۳-آب ناپاک

آب ناپاک آن آبی است که نجاست به آن رسیده باشد، چه اثر نجاست در آب ظاهر شده باشد، و یا هم نشده باشد. پس اگر اثر نجاست در آب ظاهر شده باشد، آن آب نجس گردیده است چه آب کم باشد یا زیاد.

آب زیاد: حوض بزرگ آب را گویند که با حرکت دادن یک طرف آب طرف دیگر آن حرکت نکند این آب حکم آب جاری را دارد. و اندازه حوض از لحاظ طول و عرض ده در ده زراع باشد، اندازه یک زراع مساوی به ۴۵ سانتی است و عمق آن حوض به اندازهٔ باشد که اگر با دست آب از آن گرفته شود، زمین معلوم نشود.

آب کم: آب کم آبی است که کمتر از حدی که در فوق ذکر گردید، باشد.

آب جاری: آن آبی است که استفاده آن تکرار نمی شود، و اگر در آب جاری نجاست بیاختد وضو با آن جائز است به شرطی که اثری از نجاست معلوم نشود.

حکم آب ناپاک: طهارت با آن حاصل نمی شود، حتی اگر این آب با چیز دیگری درهم آمیخته شد، آن چیز هم نجس میگردد.

#### مسايل

اگر به اثر زیاد ایستاده شدن آب رنگ، بو و ذائقه آن تغییر کند آن آب پاک بوده و طهارت با آن جائز است.



- آبيكه بر اثر ذوب شدن يخ و يا ژاله حاصل شده باشد، وضو با آن جائز است.

طهارت با آبی که از درختها و یا از میوهها خارج شده باشد، جواز ندارد، فرق نمی کند این آب با فشردن و یا بدون فشردن خارج گردیده باشد.

-همچنان طهارت با آبی که به اثر پختن (طبع، رقت، سیالت) آن از بین رفته باشد، مانند: آب شوربا و انواع شربت ها(نوشابه ها)، جائز نیست.

## خلاصه درس

آب ناپاک آن آبی است که نجاست به آن رسیده باشد و این آب هر چیز پاک را نجس میسازد اگر این آب زیاد باشد، یا کم طهارت با آن جائز نیست.

آب جاری و زیاد زمانی نجس می گردد که به اثر افتادن نجاست رنگ، ذائقه و بوی آب تغییر کرده باشد.



#### درس دوازدهم

#### عنوان∑فرايض وضو

صفحه - ۲۳

وقت - یک ساعت درسی (۴۵دققه)

اهداف- شاگردان باید:

-بدانند که وضو شرط نماز است.

- فرایض وضو را بشناسند و به دیگران نیز انتقال دهند.

- این عقیده را پیداکنند که گناهان صغیره مسلمان با وضو کردن بخشیده میشوند.

#### دانش لازمي

وضو: وضو به عنوان یک عبادت در دستور کار مسلمین قرار گرفته و عبارت است از: شستن روی، دست ها، مسح سر و شستن پاها با شرایط خاص که باعث فلاح و کامیابی شخص مسلمان می گردد.

چنانچه پیامبر گرامی اسلام برکت و عظمت وضو را در ذیل شرح داده و میفرماید: «کسی که مطابق دستور العملی که در مورد وضو به جا گذاشته ام، بصورت درست وضو کند و بعد از آن کلمه شهادت: (أشهدُ أن لا الله وَأشهدُ أنَّ عُمَّدًا عَبدُه ورَسُولُه) (من گواهی میدهم که هیچ معبودی قابل فرمانبرداری نیست مگر الله، و گواهی میدهم که محمد بنده و فرستاده اوست) را بخواند، برای همچو شخص هشت دروازه بهشت باز میشود، آنگاه از هر دروازه یی که بخواهد در جنت داخل میشود (صحیح مسلم).

#### دليل فرضيت وضو

وضو شرط لازمی نماز است بدون وضو نماز خواندن ناممکن است در قرآن کریم در مورد وضو نه تنها یاد آوری شده بلکه با تفصیل ذکر شده که کدام اعضای بدن در هنگام وضو گرفتن شسته شود که در آیت شریف ذیل به آن اشاره شده است: ﴿یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُم إِلَی الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَکُم وَأَیْدیکُم إِلَی الْکَعْبَیْنِ ﴾ (المائدة: ۲).

ترجمه: ای کسانیکه ایمان آورده اید، هنگامیکه برای نماز برخاستید و وضونداشتید بشوئید صورت های (روی ها) تانرا و دستهای تانرا تا آرنج ها، و مسح کنید بر سرهایتان و بشوئید پاهایتان را تا شتالنگ ها(بجلک ها).

در آیه مبارکه فوق فرایض وضو به صراحت بیان شده که در وضو چهار چیز فرض میباشد در اصل مجموع همین چهار چیز را وضوء گویند.

واگر از آن چهار چیز یکی آنهم فراموش یا فروگذاشته شود و یا هم به اندازه یک سر موی در آن خشکی و یا عدم شستن رو نما گردد وضوء درست نیست.

#### فضيلت وضو

توسط وضوء کردن بدن مسلمان پاک و گناهان او بخشیده می شود. چنانچه در این مورد از عثمان بن عفان رضی الله عنه روایت شده که رسول اکرم عَلِّ فرموده اند: (مَنْ تَوَضَّأَ فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ خَرَجَتْ خَطَایَاهُ مَنْ جَسَده حَتَّی تَخْرُجَ مَنْ تَحْت أَظْفَاره) (رواه مسلم).

ترجمه: هر کس وضو بگیرد و در وضو گرفتن دقت کند، گناه هانش از بدنش خارج می شود به طوریکه گناه هانش حتی از زیر ناخنها نیز خارج می گردند.

#### خلاصه درس:

وضو شرط نماز است و ما را از گناهان صغیره و ناپاکی پاک میسازد و وضوء چهار فرض دارد:

-شستن روی از پیشانی(محل برآمدگی موی سر) تا زیر زنخ و از یک نرمه گوش تا نرمه گوش دیگر.

- شستن هر دو دست تا آرنجها.

- مسح کردن چهارم حصه سر.

- شستن هر دو یا تا بجلک ها(شتالنگ ها) به شمول بجلک ها.



#### درس سیزدهم

### عنوان: سنتهاي وضو

صفحه - ۲۵

**وقت** - یک ساعت درسی(۴۵دقیقه)

**اهداف** - شاگردان باید:

- متن درس را درست خوانده بتوانند.
  - سنتهای وضوء را بشناسند.
- سنتهای وضوء را به دیگران نیز یاد دهند.

### دانش لازمي

# مقصد از دوستی با پیامبر صلی الله علیه وسلم

محبت و دوست داشتن و اطاعت رسول الله على ناشى از ايمان است زيرا اگر محبت آن حضرت به دل مسلمانى نمى باشد ايمان آن شخص ناقص بوده، ايشان سيد و سرور فرزندان آدم عليه السلام، امام جهانيان، پيشواى بنده گان الله، دعوتگر راه راست و فرستاده اى به سوى عالميان است كه الله تعالى محبت، طاعت و احترام و اداء حقوق وى صلى الله عليه وسلم را بر بندگان واجب نموده است.

وقتی ما می توانیم بگوئیم که ما پیامبر خود را دوست داریم که پیروی از سنتهای آن حضرت عَلِی فی ما می توانیم به راه و روش ایشان داشته باشیم.

خداوند جل جلاله می فرماید: ﴿قُل إِن كُنتُم تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِی يَحِبِبُكُمُ اللهُ وَ يَغفِرلَكُم ذُنُوبِكُم وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيَّم﴾. (آل عمران: ٣١) ترجمه: بگو (ای محمد) اگر الله را دوست دارید، مرا پیروی کنید تا الله شما را دوست بدارد و گناهان شما را بیامرزد، الله آمرزنده و مهربان است.

وضو و نمار كه از جمله پيروى خدا و رسول است بايد به روش و طريقه كه الله و رسولش امر نموده اداء نمائيم. در حديث شريف آمده است: (عَنْ حُمْرَانَ مَوْلَى عُثْمَانَ قَالَ تَوَضَّأَ عُثْمَانُ بْنُ عَقَّانَ يَوْمًا وُضُوءًا حَسَنًا ثُمُّ قَالَ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَوَضَّأً فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ ثُمُّ قَالَ مَنْ تَوَضَّأً هَكَذَا ثُمُّ خَرَجَ إِلَى الْمَسْجِدِ لَا يَنْهَزُهُ إِلَّا الصَّلَاةُ غُفِرَ لَهُ مَا خَلَا مِنْ ذَنْبِه) رواه مسلم.

ترجمه: از حمران غلام عثمان روایت شده که عثمان بن عفان روزی وضو را به وجه احسن گرفت و بعد فرمود: رسول الله علی را دیدم که وضو را به وجه احسن انجام داد و گفت کسی که وضو را به این طریقه انجام دهد و بعد به طرف مسجد بیرون شود برای نماز، الله متعال تمام گناهانش را می بخشد.

پس وضو را باید طبق هدایت پیامبر صلی الله علیه وسلم انجام دهیم و آنچه که در وضوء سنت است باید به آن اهتمام و توجه صورت گیرد، گرچه با ترک و عدم انجام آنها نیز وضوء درست است، اما قصداً یا بار بار ترک کردن آن، کاریست نزدیک به گناه.

#### سنتهای وضو ذیلاً ذکر می گردد:

جهت خوشنودی خداوند جل جلاله و اجر آخرت نیت کردن.

- آغاز نمودن وضو با گفتن (بسم الله الرحمن الرحيم) چنانچه پيامبر گرامی اسلام صلی الله عليه وسلم نيز در اين مورد می فرمايد: (التسمية مفتاح الوضوء و مفتاح کل شيء). ترجمه: بسم الله کليد وضو و کليد هر چيز است.
  - شستن هر دو دست تا بند ها.
- پاک کردن دندانها توسط مسواک و اگر مسواکی موجود نبود با انگشتان خویش دندانهای تانرا می توانید پاک کنید.
  - سه بار آب را مضمضه کردن.
  - سه بار در بینی آب انداختن(استنشاق).
    - ریش خود را خلال کردن.
  - خلال کردن میان انگشتان دستها و پاها.
    - مسح تمام سر.
- مسح هر دو گوش ها. برای مسح گوشها نیاز به دوباره تر نمودن دستان نیست، اما اگر با کلاه، دستار، دستمال و امثال آن تماس کند و دستها خشک گردند، تر نمودن دستها لازمی است.
  - شستن عضوء دوم قبل از خشک شدن عضوء اول.
- ترتیب در شستن اعضاء رعایت شود، به نحوی که اولاً شستن روی صورت گیرد، سپس شستن دستها، سپس مسح کردن سر، شستن پاها.
- بعد از فراغت وضو خواندن دعاى مسنونه مانند: (اللهم إنى اسألک تمام الوضو و تمام الصلوة و تمام رضوانک) ۱.

یا (اللهم اجعلنی من التوابین و اجعلنی من المتطهرین) ۲. بعد از وضو بهتر است که دو رکعت نماز خوانده شود و این نماز را (تحیة الوضو) گویند و دارای ثواب زیاد است.

۲ ـ سنن الكبرى للبيهقى جزء اول - ص:۷۸.



<sup>&#</sup>x27;- بغية الباحث عن زوائد مسند الحارث جرء اول- ص٢٦٥.

# خلاصه درس

وضو را باید مطابق سنتهای پیامبر ﷺ انجام دهیم و برخی سنتهای وضو را ذیلا ذکر مینمائیم:

- نیت کردن.
- گفتن بسم الله الرحمن الرحيم در أغاز وضو.
  - شستن هر دو دست تا بندها.
    - مضمضه.
    - استنشاق
    - مسح تمام سر
    - سه بار شستن هر عضو.



# درس چهاردهم، پانزدهم و شانزدهم

### عنوان2 اذان- معنى اذان

صفحه - ۲۷–۳۲

وقت - سه ساعت درسی (۱۳۵دقیقه)

اهداف- شاگردان باید:

- با معانی کلمات اذان آشنا شوند.
- به اهمیت و آداب اذان پی ببرند.
- به شنیدن و اجابت اذان تمایل بیشتر پیدا کنند.

## دانش لازمي

معانی أذان: أذان در لغت اعلام و خبر دادن است در شریعت همان الفاظ و کلمات مخصوص که بعد از دخول وقت هر نماز غرض ادای نماز به جماعت به مردم آگاهی داده می شود.

فضیلت أذان در اسلام فضیلت زیاد دارد در احادیث متعددی در مورد فضیلت أذان یاد آوری شده است. چنانچه در این حدیث شریف آمده است: (عن معلویة رضی الله عنه قال: (سمعت النبی صلی الله علیه وسلم یقول المؤذنون اطول الناس اعناقا یوم القیامة) مسلم. ترجمه: موذنین در روز قیامت با گردنهای بلند ظاهر میشوند. یعنی در آن روز با شأن و مقام امتیازی مورد لطف قرار میگیرند.

در جای دیگر می فرماید: «بر مقامی که در آن أذان داده می شود، رحمت خداوند جل جلاله نازل گردیده، آن مقام از عذاب و آفات محفوظ می ماند»  $^{\prime}$ .

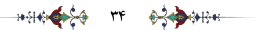
نخستین مؤذن حضرت بلال رضی الله تعالی عنه بود و پیامبر صلی الله علیه وسلم در مورد او می فرماید: « بلال از سابقان و پیشی گیرندگان در اسلام است» ۲.

حکم **أذان:** نماز از جمله شعایر دین است، أذان برای نمازهای پنجگانه و نماز جمعه سنت مؤکد است و أذان دادن برای نمازهای فوتی جائز است.

# آداب أذان

- مؤذن باید مرد باشد، أذان زن صحیح نیست، و اگر زنی أذان بدهد باید أذان اعاده گردد.

<sup>-</sup>۲۳۲ سعد، طبقات الكبرى، ج ۳، ص ۲۳۲



۱- طبرانی

- مؤذن باید شخصی باشد که از مسائل شریعت واقف باشد، شخص نیک و پرهیزگار باشد.
- مؤذن باید عاقل باشد، أذان دادن شخص دیوانه و مدهوش مکروه است، و همچنان أذان طفلی که به سن تمییز نرسیده باشد نیز مکروه است.
  - أذان باید در جای بلند رو به قبله داده شود.
  - اذان در حالت ایستاده اداء شود، در حالت نشسته أذان دادن مکروه است.
  - هنگام أذان دادن نهادن انگشتان شهادت در سوراخهای گوش مستحب است.
- الفاظ أذان به تأمل گفتن سنت است زیرا اگر میان جملات أذان فاصله مراعات نگردد شنونده جملات أذان را تکرار نتوانسته و به آن جواب گفته نمی تواند.
- در هنگام گفتن (حی علی الصلوة) روی خود را به طرف راست و در وقت گفتن (حی علی الفلاح) روی خود را به طرف چپ دور دادن سنت است. اما متوجه باید بود که جهت سینه و پاها از قبله بر نگردد.

### اجابت أذان

- هر مسلمانی که صدای أذان را می شنود، دادن جواب أذان بر او واجب می گردد. یعنی الفاظی را که از مؤذن می شنود عین همان جملات را تکرار نماید اما در جواب (حیَّ علی الصلاة) و (حیَّ علی الفلاح) باید (لاحول ولا قوة إلا بالله) بگوید.
  - ارشاد حضرت نبى كريم صلى الله عليه وسلم است:
  - «آنگاهی که مؤذن (الله اکبر الله اکبر) بگوید شما نیز در جوابش (الله اکبر الله اکبر) بگوئید.
- چون مؤذن (أشهد أن لا اله الا الله) بگوید شما نیز (أشهدأن لا اله الا الله) بگوئید و به همین ترتیب چون مؤذن (أشهد أن محمد رسول الله) بگوئید و چون مؤذن (حی علی الصلاه) بگوید شما در جوابش(لا حول و لا قوهٔ إلا بالله) بگوئید، وقتیکه مؤذن(حی علی الفلاح) بگوید شما در جوابش (لا حول ولا قوهٔ إلا بالله) بگوئید، بعد با شنیدن (الله اکبر الله اکبرلا اله الا الله) شما نیز عین همین کلمات را تکرار نمائید و اگر کسی در جواب أذان کلمات فوق الذکر را با حضور قلب تکرار نمائید در بهشت داخل می شود. {رواه مسلم}.

### خلاصه درس

أذان بعد از دخول وقت هر نماز غرض ادای نماز گفته می شود. أذان دهنده را مؤذن می گویند و نخستین مؤذن حضرت بلال رضی الله تعالی عنه بودند. أذان گفتن برای نمازهای پنجگانه و نماز جمعه سنت مؤكد است.

### درس هفدهم

# عنوان2اقامت2

صفحه - ۳۳

وقت - یک ساعت درسی (۴۵دقیقه)

**اهداف** - شاگردان باید:

- متن درس را درست خوانده بتوانند.
  - اقامت و حکم آنرا بشناسند.
- اقامت و أذان را از هم تفكيك كرده بتوانند.

# دانش لازمي

**اقامت**: اقامت به معانی ایستاده شدن بوده و در اصطلاح: الفاظ و کلمات أذان را که در شروع نماز با جماعت، به منظور اطلاع از آغاز شدن نماز با جماعت را اقامت گویند.

الفاظ اقامت: الفاظ اقامت كه در كتاب درسى ذكر شده، مانند الفاظ أذان است كه بر علاوه تكرار همه كلمات أذان بعد از گفتن (حى على الفلاح) «قد قامت الصلاة» (بدون شك كه نماز بر پاشد) گفته مى شود.

حكم اقامت: قبل از شروع نماز فرض، گفتن اقامت سنت است.

# طريقه اقامت گفتن عيناً مانند أذان گفتن بوده با اين تفاوت:

- ۱- اقامت در داخل صف گفته می شود.
- ٢- اقامت بايد با آواز نسبتاً (آهسته) گفته شود.
- ۳- در هنگام گفتن اقامت در گوشها انگشتها را داخل ننماید.
- ٤- هنگام گفتن (حي على الصلوة) روى خود را به طرف راست و چپ دور ندهد.
- ٥- در اقامت بعد از گفتن (حي على الفلاح) دو مرتبه «قد قامت الصلوة» بگويد.
  - ۱۵ قامت به سرعت خوانده می شود اما أذان به آرامی خوانده می شود.
- ۷- اقامت گفتن برای نمازهای فرض، با جماعت خواه ادائی باشد یا قضائی، سنت است.



### درس هجدهم - نزدهم

# عنوان:∑دعاي أذان - معاني دعاي أذان

صفحه - ۳۵ – ۳۸

وقت - دو ساعت درسی (۹۰دقیقه)

**اهداف** - شاگردان باید:

- درس جدید را به درستی خوانده بتوانند.
- با دعای أذان و معنای أذان آشنا شوند.
- بعد از شنیدن أذان به خواندن دعای أذان علاقمند شوند.

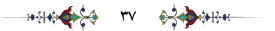
# معلومات اضافي

# فضيلت دعا بعد از أذان

بعد از شنیدن و اجابت أذان باید دعا أذان نیز خوانده شود، که در کتاب درسی دعای أذان ذکر شده است. از حضرت جابر رضی الله تعالی عنه روایت شده که حضرت محمد صلی الله علیه وسلم فرموده اند: «کسی که بعد از شنیدن أذان دعای ذیل را بخواند مستحق شفاعتم می شود».

«اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة آت محمدا الوسيلة والفضيلة وابعثه المقاما محمود الذى وعدته» (رواه البخارى) ترجمه: الها! اى مالك اين دعوت كامل بر پاكنندهٔ نماز، محمد صل الله عليه وسلم را «وسيلة» و «فضيلت» عطا فرما! و بر مقام محمودش كه وعده فرموده ايد فائز گردان.

- مراد از «الدعوة التامة» همین دعوتیست که روزانه پنج بار از فراز هر مسجد بلند میگردد، و تا روز قیامت بلند خواهد شد.
  - و منظور از «الوسيلة» مقام قرب الهيست، در بهشت كه فقط به محمد عَلِيقَةُ اعطاء مي گردد.
    - چنانچه پیامبر گرامی اسلام صلی الله علیه وسلم فرموده است:
- «هرگاه کسی از شما أذان را بشنود، باید آنرا بدنبال مؤذن تکرار نموده، بر من درود بفرستد، از الله جل جلاله وسیله را بخواهید، که وسیله مقامیست در بهشت برای بنده خاص پروردگار، و من امید وارم که آن بنده خاص من باشم.
  - و هر کسی که در دعایش از خدا «الوسیلة» را بخواهد شفاعتم در حقش واجب می گردد.



۱- رواه بخاری

- «والفضيلة» نيز مقام مخصوص قرب الهيست كه نصيب پيامبر اسلام صلى الله عليه وسلم خواهد شد.
- «المقام المحمود» مقامیست که الله متعال خاص به پیامبر صلی الله علیه وسلم در کتاب خود وعده فرموده است، چنانچه در این آیه مبارکه می فرماید: ﴿ عَسَی أَن یَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَّحْمُودًا ﴾ '. (بنی اسرائیل:۷۹)

ترجمه: زود است که پروردگارت ترا به مقام محمود فائز گرداند.



۱- بنی اسرائیل: ۷۹

#### درس بیستم

# عنوان2 تكبير تحريمه

صفحه - ۳۹

**وقت** - یک ساعت درسی (۴۵ دقیقه)

**اهداف**- شاگردان باید:

- متن درس را درست خوانده بتوانند.
- تکبیر تحریمه و حکم آنرا بشناسند.
- بدانند که تکبیر تحریمه چه وقت گفته می شود.

### دانش لازمي

**ارگان نماز**: ارکان جمع رکن و رکن آن چیزی که در حقیقت شئ داخل بوده و لزوم آن به دلیلی قطعی ثابت شده است و محل شک در آن نباشد.

نماز یکی از ارکان مهم دین اسلام است که در آیات و احادیث متعددی برای برپا داشتن این فریضه الهی تأکید شده است، چنانچه پیامبر علیه فرموده است: «نماز ستون دین است هر که این ستون را بر پا دارد همانا دین را بر پا داشته و هر که آنرا ترک نماید همانا دین را از بین برده است». بنا بر این لازم است برای ادای این فریضه الهی توجه زیاد نماییم.

منظور از ارکان نماز: آنچه اداء و رعایت آن در داخل نماز فرض باشد، بنام ارکان نماز یاد می گردد. پس نماز هفت رکن دارد: تکبیر تحریمه، قیام (ایستادن)، قرائت، رکوع، سجده، قعده اخیر و با فعل اختیاری نماز را اختتام بخشیدن. اگر شخصی مسلمان رکنی از ارکان نماز را به جا نیاورد، عمداً باشد یا اشتباهاً نماز باطل می گردد.

**تگبیر تحریمه:** تکبیر به معنای بزرگ شمردن و الله اکبر گفتن است. این تکبیر را تکبیر افتتاح نیز گویند زیرا با گفتن این تکبیر نماز آغاز می شود.

در آغاز نماز گفتن (الله اکبر) یا کلمات(الله اعظم)، (الله اعلی) و کلمات و امثال آن که عظمت و بزرگی پروردگار را اظهار نماید و مفاهیم دیگری مانند دعا و استغفار را نداشته باشد تکبیر تحریمه گفته می شود.



**وجه تسمیه تکبیر تحریمه:** چون با گفتن این تکبیر همه اموری که خارج از نماز حلال بوده، مانند: راه رفتن، قدم زدن، خوردن، نوشیدن، گفتگو کردن... حرام می گردند، بناء تکبیر تحریمه می گویند.

حکم تکبیر تحریمه: به نظر بعضی علماء تکبیر تحریمه شامل فرایض داخلی و به نظر بعضی علماء شامل فرایض خارجی نماز میباشد.

# مسائل مربوط به تكبير تحريمه

- نماز گزار مرد پس از نیت گفتن، دو دست خود را تا نرمه گوشها و نماز گزار زن تا شانه بالا برده و در همان حال باید بگوید(الله اکبر).
  - باید توجه داشت که هنگام بالا بردن دستها، کف دستها رو به قبله باشد.
    - اما بردن دستها بالاتر گوشها عملی است مکروه.
- در هنگام گفتن تکبیر تحریمه و بالا بردن دستها باید انگشتان دستها با هم چسپیده باشند.



# درس بیست و یکم

### عنوان: معاني ثنا

صفحه - ۴۱

وقت - یک ساعت درسی (۴۵ دقیقه)

**اهداف** - شاگردان باید:

- متن درس را درست خوانده بتوانند.
- در نماز خواندن ثناء را درست خوانده بتوانند.
  - معنی و حکم ثنا را بشناسند.

### دانش لازمي

ثنا: ثنا اسم مصدر است به معنای مدح و ستایش، سپاس و شکر میباشد و جمع آن اثنیه است. ثنا در نماز بعد از نیت و تکبیر تحریمه خوانده میشود و حکم آن سنت است. همچنان خواندن دعای ذیل نیز در احادیث ثابت شده است:

﴿ أَقُولُ اللَّهُمَّ بَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَاىَ كَمَا بَاعَدْتَ بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ، اللَّهُمَّ نَقِّنِي مِنْ خَطَايَاىَ كَمَا يُنَقَى الثَّوْبُ الأَبْيَضُ مِن الدَّنَسِ، اللَّهُمَّ اغْسِلْنِي مِنْ خَطَايَاىَ بِالثَّلْجِ وَالْمَاءَ وَالْبَرِدِ ﴾. (بخارى)

قرجمه: پروردگارا! بین من و گناهانم به اندازه دوری میان مشرق و مغرب ایجاد کن. پروردگارا! مرا آنچنان از گناهان پاک گردان، طوریکه لباس سفید از کثافت و لکه پاک میگردد. الهی! گناهانم را با آب، برف و با ژاله بشوی.

و نزد امام ابو یوسف خواندن دعای ذیل مستحب است:

﴿إِنِّي وَجَّهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنيفًا وَمَا أَنَا مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (الأنعام:١٦٢-١٦٣).

قرجمه: من روی خود را به سوی ذاتی گردانیده ام که آسمانها و زمین را آفریده و من در دین خود ثابت قدمم(موحدم)و ازجمله مشرکان نیستم. هر آئینه نمازم و قربانی ام، زنده گی ام مرگم همه برای الله متعال است که شریک ندارد، و به همین دستور یافته ام، ومن از نخستین مسلمانانم.

حکم ثنا خواندن در نماز: خواندن ثنا در نماز سنت است و معنی این دعا در کتاب درسی ذکر شده است.



### درس بیست و دوم

# عنوان⊴تعوذ و تسمیه

صفحه - ۴۳

وقت - یک ساعت درسی

**اهداف** - شاگردان باید:

تعوذ و تسمیه را بشناسند.

تعوذ و تسمیه را معنی کرده بتوانند.

- حکم خواندن تعوذ و تسمیه را در نماز درک کنند.

### دانش لازمي

تعوف: اعوذ باالله من الشيطن الرجيم گفتن که آنرا استعاذه نيز گويند، استعاذه مصدر باب استفعال و از ريشه «عـوـذ» به معنای پناه بردن، درخواست کمک و چنگ زدن است.

استعاذه به معنای پناه گرفتن است. و در اصطلاح دینی پناه گرفتن از شر ابلیس و خواهشهای نفسانی است. و رجوع به حق از غیر حق است و نتیجه اش حصول قرب به خداوند متعال است و این پناه بردن به خدا نباید محدود به لفظ و سخن باشد بلکه در اعماق و روح و جان نفوذ کند.

استعاذه در حقیقت مقاومت در برابر وسواس شیاطین جنی و انسی و هوای نفس است.

تسمیه: یعنی (بسم الله الرحمن الرحیم) گفتن در نماز و در ابتدای تمام عبادتها و اعمال نیک و شرعی.

حكم استعاده: خواندن استعاده در ابتداى سورهها يا در هنگام خواندن جزئى از سورهها مستحب است و حتى برخى از علما گفته اند خواندن آن واجب است زيرا الله تعالى مىفرمايد: ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعَدْ باللّه مَن الشُّيطَان الرَّجيم ﴾ [النحل:٩٨].

یعنی: هنگامی که قرآن میخوانی، از شر شیطان مطرود، به خدا پناه بر!

در روايتى آمده است: اولين چيزى كه جبرئيل عليه السلام در مورد قرآن به پيامبر اكرم عَيْظُ گفت: «اى محمد! بگو "استعذ بالسميع العليم من الشيطن الرحيم " سپس گفت: بگو "بسم الله الرحمن الرحيم اقرأ باسم ربك الذي...

قال رسول الله عَيْكُمُ: (كان جبرئيل إذا جاءنى بالوحى أوَّلُ ما يلقى علىَّ بسم الله الرحمن الرحيم) . رسول عَيْكُمُ فرمودند: وقتى جبرئيل با وحى به نزدم مى آمد نخستين چيزى كه به من القا مى كرد بسم الله الرحمن الرحيم بود.

فضيلت تسميه: در حديثي شريف آمده است: (قال رسول عَيْكَمُّ: «إذا قال العبد بسم الله الرحمن الرحيم قال الله جل جلاله بداء عبد باسمي و حق على أن أتمم له أموره و ابارك له في احواله») ٢.

ترجمه: هرگاه بندهٔ بسم الله الرحمن الرحيم بگويد، الله جل جلاله مىفرمايد: بنده ام كارش را به نام من آغاز كرد بر من لازم است تا كارش را به پايان برسانم و براى او در كار هايش بركت قرار دهم.

حكم تعوذ در نماز: خواندن تعوذ در نماز بعد از ثنا گفتن سنت است.

تعوذ و تسمیه در نماز چی وقت گفته شود؟ زمانیکه نماز گزار ثنا را خواند، بعد به خداوند جل جلاله پناه میبرد از شر شیطان رانده شده یعنی (اعوذ بالله من الشیطن الرحیم) را بخواند و سپس (بسم الله الرحمن الرحیم) را بخواند.

حكم تسميه در نماز تسميه گفتن سنت است.

تسمیه در ابتدای سورههای قرآن کریم: همهٔ قراء هفتگانه اجماع دارند بر اینکه هنگام تلاوت تمامی سورهها ابتدا با بسم الله الرحمن الرحیم شروع میشوند بجز سوره ی توبه، همچنین (بسم الله الرحمن الرحیم) برای جدایی بین سورهها است، بنابراین مستحب (واجب) است هرگاه سوره ای بپایان رسید و قاری خواست سورهٔ بعد را تلاوت کند، قبل از شروع سورهٔ بعدی (بسم الله الرحمن الرحیم) بگوید.

٢- عيون الأخبار، ج٢ ،ص ٢٦٩



<sup>-</sup> سنن الدار قطني، ج: ١، ص٤٠٣

### درس بیست و سوم - بیست و چهارم

### عنوان:2معنای تسمیع و تحمید - تسبیحات

صفحه - ۴۵ - ۴۸

وقت - دو ساعت درسی (۹۰ دقیقه)

**اهداف** شاگردان باید:

- با تسمیع، تحمید و تسبیحات نماز آشنا شوند.
- معنی و حکم تسمیع، تحمید و تسبیحات در نماز را بدانند.
  - در نماز تسمیع، تحمید و تسبیحات را عملاً بخوانند.
- بدین عقیده راسخ پیدا کنند که در نماز تسبیحات به بسیار تأمل و تعمق خوانده می شود.

# دانش لازمي

تسميع: يعنى «سَمعَ اللهُ لِمَن حَمِدَهُ» گفتن در نماز.

تحمید: مصدر (حَمَّدَ-یحمّد-تحمیداً) بوده و معنای آن (أی شکر الله) یعنی شکر خدا را به جا آوردن. در نماز «ربنا لک الحمد» گفتن را گویند.

قسبیحات: جمع تسبیح، در لغت به معنی خدا را به پاکی یاد کردن، او را از هر گونه بدی و هر آنچه شایسته او نیست، دور و مبرأ دانستن (تنزیه) است و به معنای ذکر و نماز نیز آمده است. لفظ تسبیح در قرآن کریم دو بار در حالت مضاف: ﴿تُسَبِّحُ لَهُ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُ وَمَن فِیهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْدَهِ وَلَكِن لاَّ تَفْقَهُونَ تَسْبِیحَهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِیمًا غَفُورًا ﴾ (الاسراء: ٤٤)

قرجمه: هفت آسمان و زمین و هر چه در آنهاست تسبیحش می کنند و هیچ موجودی نیست جزء آنکه او را به پاکی می ستاید، ولی شما ذکر تسبیح شان را نمی فهمید او بردبار و آمرزنده است.

﴿اَلَم تَر أَنَّ اللهُ يَسَبِّح لُه مَن فِي السَّمَاواتِ وَالارضِ وَالطَّيُر صَاقَاتِ كُلِّ قَد عَلَم صَلاتُه و تسبيحُه والله عَلَيْم بِما يَفْعَلُونَ ﴾. (انور: ٤١) و كلمه هاى هم ريشه با آن (نود) بار به كار رفته است. پنج سوره مدنى حديد، حشر، صف، جمعه، تغابن و دو سوره مكى اسراء و اعلى با واژه هاى هم ريشه با تسبيح آغاز مى شوند. به اين سوره ها (مسبّحات) مى گويند.

به بیان قرآن کریم چیزی نیست که به تسبیح الله متعال مشغول نباشند ولی آدمیان به تسبیح موجودات پی نمی برند. در قرآن بارها به تسبیح گوئی امر شده است خداوند جل جلاله، پیامبراسلام و دیگر انبیاء



عليهم السلام را به تسبيح گفتن امر نموده است: ﴿قَالَ رَبِّ اجعَل لِي آيةً قَالَ آيتُکَ أَلَا تُكَلَّم النَّاسَ فَلاثَةَ أَيامِ إِلَّا رَمزًا وَاذْكُر رَبَّكَ كَثيرًا و سَبِّح بِالْعَشِيِّ وَالْإِبكارِ ﴾ (آل عمران:۴۱).

قرجمه: گفت: ای پروردگامن، برای من نشانهٔ پدیدارکن، خداوند متعال برایش گفت: نشان تو این است که سه روز با مردم سخن نگویی مگر به اشاره و پروردگارت را فراوان یاد کنی و در شبانگاه و بامداد او را ستایش کنی. و یا هم در جای دیگر میفرماید: ﴿فَسَبِّح بِحَمِد رَبِّکَ وَ کُن مِن السَاجِدِین ﴾ (الحجر:۹۸). ترجمه: به ستایش پروردگارت تسبیح کن و از سجده کنندگان باش.

### محل تسمیع،تحمید و تسبیحات در نماز

زمانیکه نماز گزار بعد از ختم قرائت (الله اکبر) بگوید و به رکوع می رود، در رکوع دستها را به زانو طوری گشاده می نهند (با انگشتان زانو را محکم می گیرد) و هردو دست از شانه تا زانو مستقیم می باشند، و باید توجه کرد که سر، شانه و کمر در یک خط افقی قرار گیرند، که یکی از آنها نسبت به دیگرش پائین یا بالا نباشد. در حال رکوع با اطمینان خاطر و تمرکز فکری تسبیح ذیل را کم از کم سه بار باید بخوانیم.

تسبیح رکوع: سُبحَانَ رَبَّی العَظِیم پاک و برتر است پروردگار با عظمت ام، و این تسبیحات بیشتر از سه بار، پنج بار، هفت بار، نه بارو بیشتر از آن نیز خوانده می شود به شرطیکه طاق باشد.

بیشتر تسبیح گفتن در رکوع و سجده زمانی بهتر است که شما نماز را به تنهایی اداء می کنید ولی در صورتی که شما امامت می نمودید نباید زیاد تسبیح بگویید، زیرا بر امام لازم است تا مقتدیان را خسته و پریشان نسازند.

# حكم تسبيح ركوع: در ركوع سه بار تسبيح گفتن سنت است.

قسمیع و قحمید: نماز گزار بعد از رکوع (سَمعَ الله لِمَن حَمِدَه) گفته مستقیما با سکون و آرامش ایستاده می شود در این حالت دستها را رها می گذارد و میگوید (بَنا و لَکَ الحمد) ای پردردگارم همه، وصفها و تعریفها زیبنده شأن توست، همچنان سنت است بعد از (بَنا و لَکَ الحمد) حمداً کثیراً طیباً مبارکاً فیه را بخواند.

- اگر شما مقتدی بودید، چون امام(سَمعَ اللهُ لِمَن حَمِدَهُ) گفت، شما بگویید(ربنا ولک الحمد) و اگر تنها نماز را اداء می کردید، هر دوی آن (تسمیع و تحمید) را بخوانید.

## حكم تسميع و تحميد: در قومه تسميع و تحميد گفتن سنت است.

قسبیح سجده: بعد از قومه تکبیر (الله اکبر) گفته به سجده میرویم. سجده طوری اداء می شود که اولا دو زانوی خود را بر زمین می نهیم بعد کف دست خود را برزمین می گذاریم، سپس بینی و بعد پیشانی خود را روی زمین می گزاریم طوریکه روی میان دو کف دست قرار گیرد و انگشت بزرگ مقابل گوش واقع شود و رُخ همه انگشتان به طرف قبله بوده ساعد و آرنج از زمین بالا باشد، ساعد و آرنج از پهلوها و

شکم دور گرفته شوند و نیز رانها از شکم جدا(دور) باشند. در سجده کم از کم باید سه بار با تأمل، سکون و تعمق (سُبْحَانَ رَبّی الْاَعلی) «پاک و برتر است پروردگار بلند مرتبه ام» گفته شود.

- بر علاوه این تسبیح، تسبیحات ذیل نیز مسنون است:

(سبحانك اللهم و بحمدك اللهم اغفرلي) (سبوح، قدوسٌ، رب الملائكة والروح)

سجده زن ها: شكم شان با پاهاى شان چسپيده باشد.

بازوهای شان در دو بغل شان چسپیده باشد.

یاهای شان مانند مردها ایستاده نبوده باید هر دو یای شان خوابیده باشند.

حکم قسبیح سجده: در سجده کم از کم سه بار تسبیح گفتن سنت است.



#### درس بیست و پنجم

# عنوان2سلام

صفحه - ۴۹

وقت - یک ساعت درسی

**اهداف** - شاگردان باید:

- در نماز با طریقه سلام و حکم آن آشنا شوند.
  - در نمازمعنای کلمات سلام را یاد گیرند.
- به حکم سلام دادن و جواب آن در جامعه پی ببرند.
- درک کنند که سلام دادن در بین خود سلامتی را به بار می آورد.

# دانش لازمي

- **سلام:** سلام به معنای سلامتی، صلح، صفا، آرامش و امن میباشد. در لغت به معنای سلامت از هر گونه نقص و عیب و فنا است و چون خداوند جل جلاله فنا نا پذیر، منزه از عیب و نقص است، پس یکی از نامهای الله متعال(سلام) است.

هر گونه اظهار محبت در آغاز ملاقات (تحیت) است، پس در اصل سلام همان تحیت از ماده حیات و به معنای دعا کردن برای سلامتی و حیات دیگران است؛ خواه این دعا به صورت «السلام علیکم» باشد یا «السلام علینا» یا «حیاک الله». بنابر این روشن ترین مصداق تحیت سلام کردن است.

سلام در قرآن و سنت: در مورد اهمیت سلام در قرآن و احادیث نیز یاد آوری شده است، واژه سلام در قرآن (چهل) بار ذکر شده است. خداوند جل جلاله خود بر بندگان برگزیده اش؛ یعنی انبیاء علیهم السلام سلام میفرستد و میفرماید: ﴿وَ سَلَامٌ عَلَی المُرسَلینَ ﴾(الصافات:۱۸).

- فرشتگان نيز بهشتيان را با سلام و تحيت داخل بهشت مي كنند: ﴿ ادْخُلُوها بِسَلامٍ ذَلِكَ يَومُ الْخُلُود ﴾ (ق: ٣٠).
  - ترجمه: گویند: در امان از هر عذابی به بهشت داخل شوید این روز، روز جاودانه  $\{$ شما $\}$  است.
- رسول الله عَلَيْ نيز مىفرمايد: «يا أنس! سلم على من لقيت من أمتى تكثر حسناتك، وصل فى بيتك يكثر خير بيتك»١

الترغيب في فضائل الاعمال و ثواب- ص:۵۴



ترجمه: ای انس! سلام کن بر هر کسی که ملاقات می کنی تا خدا بر حسنات تو بیفزاید و نماز بر پادارتا الله متعال برکات را در خانه ات بیفزاید.

حکم سلام و جواب: از دلایل اهمیت سلام کردن، وجوب جواب سلام است در شریعت. پس حکم سلام دادن در بین خود سنت است و جواب آن واجب است.

سلام در نماز: آخرین جزء نماز که با گفتن آن، نماز پایان می یابد "سلام" است. نماز گزار بعد از تشهد درود و دعاء اولاً به طرف شانه راست روی خود را می گرداند و می گوید: «السلام علیکم و رحمهٔ الله»"برشما سلامتی و رحمت خداوندی بادا" بعد روی خود را به طرف شانه چپ می گرداند و می گوید: «السلام علیکم و رحمهٔ الله» و در عین حال تصور نماید که این سلام شامل حال همهء نمازگزاران و فرشتهها می شود. بعد از فراغت از نماز هر دعای جایزی را که می خواهد بخواند. در این مورد از پیامبر اسلام صلی الله علیه وسلم دعاها و اذکار زیادی تثبیت شده است.

حكم سلام در نماز: در نماز بيرون شدن از نماز فرض است و بيرون شدن از نماز با خواندن (السلام عليكم و رحمهٔ الله) سنت است.

دعا بعد از سلام: برای اهتمام به دعاها و اذکار بعد از سلام در نماز برخی از این دعاها را ذکر می کنیم:

1- (استغفرالله، استغفرالله، استغفرالله، اللهم انت السَّلام و مِنكَ السَّلام تَبَاركتَ يا ذَاالجَلالِ وَالإِكرامِ) {مسلم}.

ترجمه: من از الله متعال آمرزش می طلبم، من از الله متعال آمرزش می طلبم، من از الله متعال آمرزش می طلبم. الهی! سراسر سلامتی و نیکویی هستی، و همه نیکوییها و سلامتیها از جانب تو میباشد، بسیار با برکت هستی، ای بلند مرتبه احسان کننده و نوازش دهنده.

٢- (اللهُمَّ اعَنِّى عَلى ذِكرِكَ وَشُكرِكَ وَحُسنِ عِبَادَتِكَ) {رياض الصالحين}

ترجمه: "الهى! مرا توفيق بخش، كه هميشه ترا ياد كنم، شكرانه، نعماتت را به جا آورم و حق بندگى ات را به خوبى اداء كنم".

٣- سبحان الله ٣٣ بار، الحمدلله ٣٣ بار، الله اكبر ٣٣ بار، الله اكبر ٣٣ بار (لا إله الا الله وحدَهُ لا شريك لهُ، لَهُ المُلكُ وَلَهُ الحَمدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِير) {صحيح مسلم: رواه ابوهريرة}.

خدایا! پاکی و برتری ترا است، خدایا! همه ستایشها ترا است. الهی! از همه بزرگ و برتر تو هستی. هیچ معبودی نیست مگر الله، تنها است و شریکی ندارد، فرمانروائی حق پروردگار است، حمد، سپاس و شکر برای اوست، و او برهر چیز قادراست.

#### درس بیست و ششم

# عنوان: آداب خواب

صفحه - ۵۱

وقت - یک ساعت درسی (۴۵ دقیقه)

اهداف- شاگردان باید:

- خوابیدن با آداب اسلامی را یاد بگیرند.
- دعاهای خواب شدن و برخاستن از خواب را آموخته و به دیگران بیان کرده بتوانند.
- باورمند شوند که خوابیدن مطابق سنت نبوی به علاوهٔ ثواب ؛ به تندرستی انسان نیز مفید است.

معنای کلمات: (استراحت): خوابیدن، (نعمت): نیکی، احسان، مال، روزی (دروغ): گفتاری که حقیقت نداشته و ضد راست است.

### دانش لازمي

آداب خواب: خواب یکی از نعمت خداوند متعال است، و نشانهٔ از نشانههای اوست. الله جل جلاله می فرماید: ﴿ وَمِنْ آیَاتِهِ مَنَامُکُم بِاللَّیْلِ. . ﴾ [الروم: ٢٣] یعنی: « و از نشانههای [حکمت] او خواب شما در شب است».

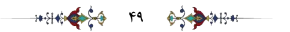
برای آن که مسلمان از خواب خود بهرهٔ گرفته باشد و آن را نیز به عبادت مبدل سازد بر علاوه آدابی که در کتاب درسی موجود است ؛ باید بعضی از آداب دیگر را هنگام خواب رعایت کند، از قبیل:

وقت خوابیدن: مسلمان پس از ادای نماز عشاء ؛ شبها زود میخوابد، مگر برای کار ضروری مانند مطالعه علمی، مدت زیادی بیدار نمی ماند تا که صبح وقت از خواب برخاسته، نماز صبحش را ادا نموده و روز خویش را با نشاط آغاز نماید.

**خوابیدن با وضو:** پیامبرﷺ میفرماید: (إِذَا أَتیت مضحعك فَتَوَضَّأَ وضوءك للصَّلاة)[متفق علیه] یعنی: هرگاه تصمیم گرفتی که بخوابی، پس همانند وضویت بر نماز وضو کن.

**خوابیدن درجای پاک:** مسلمان به پاک بودن جای خوابش اهمیت داده و در آن از خوردن و نوشیدن خود داری می کند.

**خوابیدن بر پهلوی راست:** در شروع و آغاز خواب باید بر پهلوی راست خواب شویم و پس از آن اشکالی ندارد اگر بر پهلوی چپ برگردیم.



**محاسبهٔ نفس:** مسلمان خوب می داند که خواب نوعی از مرگ است، بنا بر این خویش را مورد محاسبه قرار داده و آنچه را که در روز انجام داده بررسی می نماید، چنانچه نتیجه خیر باشد ؛ خداوند متعال را حمد و سپاس گفته و می کوشد تا به کار خیرش بیفزاید، و در صورتی که نتیجهٔ محاسبه اش شر و ناپسند باشد از خداوند منان آمرزش خواسته و توبه می کند.

**پایبندی به آداب خواب و رؤیا:** مسلمان اگر خوابی ببیند که نیک باشد، آن را به دوستانش مژده داده و بیان کند. اگر خواب بد دید ؛ بهتر است که آنرا به کسی نگفته و از شر ّآن به خدا جل جلاله پناه برد.

دعای هنگام خواب: دعا و اذکار زیادی در این مورد از رسول اکرم شخ نقل شده است، و بهتر است که مسلمانان از آنها استفاده کرده و آن مداومت نمایند، که این دعا قرار ذیل اند: (اللَّهُمَّ باسْمكَ أُمُوتُ وَأَحْیا) [بخاری] یعنی:خداوندا! به نامت می میرم و زنده می شوم.

و یا هم این دعا را بخواند:

(باسمك ربي وضعت جُنبي وبك أرفعه، إن أمسكت نفسي فارحمها، وإن أرسلتها فاحفظها بما تحفظ به عبادك الصَّالِين). [متفق عليه] يعنى: به نام تو پهلوى خود را بر زمين نهادم، و به كمك تو از زمين بر مىخيزم، اگر در حالت خواب جان مرا گرفتى، پس مرا بيامرز، و اگر دو باره اجازهٔ زندگى دادى، أن را محافظت فرما همان طور كه بندگان نيك و صالحت را محافظت مىنمايى.

دعای برخاستن از خواب: موقع برخاستن از خواب این دعا خوانده می شود: (الحَمْدُ لِلَهِ الَّذِي أَحْیانَا بَعْدَ مَا أَمَاتَنَا وَإِلَیهِ النَّشُور) [بحاری] یعنی: حمد و ثنا خدایی را سزاوار است که بعد از میراندن ما را زنده کرد و بازگشت به سوی اوست.

**اعتدال و میانه روی درخواب:** اعتدال و میانه روی در هرچیز از نشانههای مسلمان است؛ و او در خواب هم میانه روی را اساس کار خود قرار میدهد، زیرا خوابیدن بسیار منجر به تنبلی و کسالت می گردد.

#### درس بیست و هفتم

# عنوان: دعاي بيرون رفتن از خانه

صفحه - ۵۳

وقت - یک ساعت درسی (۴۵ دقیقه)

اهداف - شاگردان باید:

- دعای بیرون شدن از خانه را بیاموزند.
- دعای مذکور را یاد گرفته و به دیگران بیان کرده بتوانند.
- به دعاهای مسنونه باورمند شده و الله جل جلاله را یار و یاور خود بشمارند.
  - مأثورات یا اذکار مسنون را در زندگی عملی نمایند.

# دانش لازمي

**دُعاء:** به معنی درخواست، نیایش، درخواست از خداوند، کلماتی که با آن در اوقات مختلف از خداوند متعال طلب آمرزش، درخواست خیر و برکت و برآورده شدن حاجت شود.

پیامبر گرامی اسلام به ما هدایاتی ارشاد فرموده اند که باید آنرا در نظر بگیریم و منحیث مسلمان آن را بیاموزیم، دعاهای مسنونه هم از جملهٔ دعاهای هستند که رسول اکرم بیرای رهنمای ما آن دعاها را بیان کرده اند، مانند دعای بیرون رفتن از خانه، دعای داخل شدن به خانه، دعای بعد از طعام خوردن، دعای رفتن و خارج شدن از بیت الخلاء، دعای سفر، دعای سوار شدن بر مرکب و دعای خواب شدن و دعای بیدار شدن از خواب و د. . که ما مختصراً به بیان بعضی از این دعاها میپردازیم:

دعای بیرون رفتن از خانه: حضرت أنس بن مالک رضی الله تعالی عنه از نبی کریم صلی الله علیه وسلم روایت می کند- رسول الله و فرموده اند: کسیکه از خانه خود می بر آید و این دعا را بخواند: (بِسْمِ اللَّه تَوَكَّلْتُ عَلَی اللَّه لَاحَوْلَ وَلَاقُوَّة إِلَّا بِاللَّه) [رواه الترمذی]. که در جوابش گفته می شود:

۱- تو بر راه حق هدایت شدی. یعنی به نام خدا از خانه خارج شدی؛ پس نگهبان تو الله متعال است.

۲− همه ضرورتهای تو بر آورده. یعنی وقتی که با ذکر و نام خدا از خانه خارج شدی؛ الله جل جلاله نعمت هایش را برایت ارزانی فرموده و احتیاجات تو را رفع مینماید.

۳- از هر نوع شر فتنه در امان ماندی. یعنی با توکل به خداوند متعال از شر بلا و مصیبتها محفوظ مانده و مال و جانت را الله جلّ جلاله نگه می دارد.



# دعای برگشتن به خانه

از ابو مالک اشجعی روایت است که رسول الله شخ فرمود: وقتی مرد وارد خانه اش می شود باید بگوید: (اللَّهُمَّ إِنِّ أَسْأَلُكَ خَیْر اَلُولِجَ، وخَیْر اَلمُخرَج، بسْمِ الله وَلَمْنا، وباسْمِ الله خَرَجْنا، وعَلی الله رَبِّنا تَوَكَّلْنا، ثُمَّ لیُسلِّم علی أهْله) [رواه ابو داود].

یعنی: «خدایا! از تو میخواهم که ورودم به خانه خیر باشد و خارج شدنم از خانه بخیر باشد، بنام الله وارد شدیم و به نام الله خارج شدیم، پروردگارا به توکل کردیم، و سپس به اهل خانه خود سلام دهد».



### درس بيست وهشتم

## عنوان: اخلاق نيكو

صفحه – ۵۵

وقت - یک ساعت درسی (۴۵ دقیقه)

اهداف - شاگردان باید:

فضائل اخلاق را بیاموزند.

فضائل اخلاق را به دیگران بیان کرده بتوانند.

به اخلاق نیکو باور پیدا نموده و خود را به آن آراسته سازند.

معناى كلمات: أثقل: سنگين تر(وزن دار تر)، الميزان: ترازو، الخلق الحسن: اخلاق نيكو.

### دانش لازمي

**اخلاق نیکو:** اخلاق جمع خُلُق است، به معنی خوش رفتاری، خوبی، طبیعت، سرشت، که معمولاً بر شیوههای نیکو اطلاق می گردد، همچنان به معنای دین نیز میباشد. و در اصطلاح اخلاق مجموعهٔ صفات روحی و باطنی انسان است. به عبارت دیگر اخلاق عبارت است از آن اوصافی که انسانها با یک دیگر معامله می کنند که شامل خوب و بد می شود.

**اخلاق خوب و اخلاق بَد:** هرگاه خوی و طبیعت کسی چنین باشد که کارهای خوب از وی صادر شود ؛ آن را اخلاق خوب می گویند، و از هر کسی که کارهای بَد صادر گردد، آن را اخلاق بَد می نامند.

### نمونههای از اخلاق پیامبری

قرآن کریم حضرت محمد ﷺ را به عالی ترین نمونهٔ اخلاق معرفی کرده و میفرماید: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم:٤]

یعنی: «تو دارای عالی ترین اخلاق(پسندیده) هستی».

بر علاوهٔ آیات متعدد قرآن کریم احادیث نبوی فراوانی چه در مورد شخصیت پیامبرﷺ و چه در بارهٔ اخلاق و و ظایف مسلمان وجود دارد که بعضی از آنها را به عنوان نمونه ذیلاً ذکر مینماییم:

(إِنَّمَا بُعِثْتُ لِأُتُمَّم مَكَارِم الْأَخْلَاقِ) [السنن الكبرى للبيهقي]

ترجمه: يقيناً من جهت تكميل نمودن بناى اخلاق نيكو مبعوث شده ام.

عَنْ عبد الله بن عمرو بن العاص الله: «لم يَكُنْ رَسولُ الله عَلَيْهُ فَاحِشاً، وَلا مُتَفَحِّشاً، وكان يقول: إِنَّ مِنْ خِيَارِكم: أَحْسَنُكُمْ أَخْلاقًا». [متفق عليه]

عبدالله بن عمرو بن العاص الله گوید که پیامبر الله نه بد کردار بود و نه بد گفتار بود، و می فرمود: «قطعاً بهترین شما خوش اخلاق ترین شما می باشد».

کسی از عایشه رضی الله عنها در مورد اخلاق رسول اکرم پرسید، وی در پاسخ گفت: (کانَ خُلقُه القرآن) [رواه مسلم] یعنی اخلاق پیامبر کاملاً موافق قرآن بود.

(إِنَّ الْمُؤْمِن لِّيدْرِكُ بِحُسْنِ خُلُقِه دَرَجَة قَائِمِ اللَّيل وصائم النَّهَار). [رواه أَبُودَاوُد]

قرجمه: مؤمن با داشتن اخلاق نیک؛ درجهٔ کسی را به دست می آورد که شبها را به عبادت و روزها را به روزه داری سیری کرده باشد.

همچنان در حدیثی می فرمایند: ﴿ أَكْمَلُ الْمُؤْمِنِينَ إِيمَانًا أَحْسَنُهُم خُلُقًا ﴾ [رواه أَبُودَاُود].

ترجمه: كامل ترين مومنين با اخلاق ترين شان است.

در حدیث فوق اخلاق نیکو را مرادف و تکمیل کنندهٔ ایمان قرار داده است.

#### درس بیست و نهم

# عنوان: نشانههای منافق

صفحه – ۵۷

وقت - یک ساعت درسی (۴۵ دقیقه)

اهداف- شاگردان باید:

- نشانههای منافق را بیاموزند.
- نشانههای منافق را به دیگران بیان کرده بتوانند.
- باورمند شوند که دروغ، پیمان شکنی و خیانت از نشانههای منافق است و از آن اجتناب نمایند.

معنای کلمات: آیة المنافق: نشانهٔ منافق(علامهٔ منافق)، خانً: خیانت می کند، کذب دروغ می گوید، اذا اؤتمن: هرگاه امین قرار گیرد، اذا وعد: چون وعده نماید، اخلف: تخلف می نماید(یعنی پیمان شکنی می کند).

# دانش لازمي

منافق: به معنی دو رو، کسی که ظاهرش برخلاف باطنش باشد، کسی که ظاهراً دوستی کند و در باطن دشمن باشد. و منافقت به معنای نفاق انداختن میان مردم و به عبارهٔ دیگر تفرقه افگنی میان مردم است.

خداوند متعال و پیامبر بزرگوارش ما مسلمانان را به صداقت و راستی امر نموده و از دروغ که یکی از نشانههای منافق است؛ منع مینماید. چنانچه در قرآن کریم آمده است:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادقينَ ﴾ [التوبة: ١١٩]

یعنی: ای مؤمنان! از الله بترسید و با راست گویان باشید

الله جلّ جلاله منافق را مذمت نموده و بعضی از ویژگیهای آن را در قرآن کریم میفرماید:

﴿ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُم مِّن بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمُنكَرِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمَعْرُوفِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمْ نَسُواْ اللّهَ فَنَسِيَهُمْ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [التوبة: ٦٧]

قرجمه: مردان منافق و زنان منافق همه از یک گروه هستند. آنان همدیگر را به کار زشت فرا میخوانند و از کار خوب باز میدارند و (از بذل و بخشش در راه خیر) دست میکشند. خدا را فراموش کردهاند (و از پرستش او روی گردان شدهاند)، خدا هم ایشان را فراموش کرده است (و رحمت خود را از ایشان بریده و هدایت خویش را از آنان دریغ داشته است). واقعاً منافقان فرمان ناپذیر (و سرکش و گناهکار) هستند.

«یَقْبِضُونَ أَیْدِیَهُم»: دستهای خود را میگیرند، یعنی بُخل میورزند و به احسان و انفاق و بذل و بخشش نمی پردازند. «الْفَاسِقُونَ»: کسانی که از فرمان خدا بیرون میروند و عاصی و گمراه می شوند. همچنان رسول اکرم همی می فرماید: (لا ایمان لمن لا اُمانهٔ له، ولا دین لمن لا عهد له)[متفق علیه] کسی که امانت را رعایت نمی کند ایمان ندارد، و کسی که پایبند به عهد نیست، دین ندارد. پس بر ما لازم است تا خود را با راستی وصداقت آراسته ساخته و از دروغ، خیانت، عهد شکنی، بخل، امر به کارزشت، پرهیز نماییم تا کامیابی دنیا و آخرت نصیب ماگردد.



#### درس سي ام

#### عنوان: مسلمان

صفحه - ۵۹

وقت - یک ساعت درسی (۴۵ دقیقه)

اهداف- شاگردان باید:

- ویژه گیهای یک مسلمان را بدانند.
- اوصاف مسلمان را به دیگران بیان کرده بتوانند.
- درک کنند که مسلمان واقعی غیبت، ظلم و تجاوز به دیگران نمی کند.

معنای کلمات: من لسانه: از شر زبانش، و یده: و از شر دستش، سَلم: سالم بماند.

### دانش لازمي

**مسلمان:** ما منحیث مسلمان در جامعه یک سلسله مسؤولیتهای داریم که باید به آن پایبند باشیم و مطابق دستورات الهی گام به گام به سوی ترقی و تعالی قدم برداریم تا باشد که مانند یک مسلمان مسؤولیت پذیر به وظایف خویش عمل نموده و خود را به اخلاق و آداب اسلامی آراسته گردانیم تا سبب کامیابی دنیا و آخرت ما گردد. موضوعی به این بزرگی در یک صفحه و یا یک مقاله نمی گنجد بلکه کتابها اگر تألیف شود باز هم کم است و گویا قطرهٔ از بحر گرفته ایم که خیلی ناچیز است؛ اما مختصراً نکاتی را مطرح مینماییم که مسلمان آن را در نظر داشته باشد.

خداوند متعال مىفرمايد: ﴿كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ ﴾[آل عمران:١١]

شما بهترین امتی هستید که برای مردم پدیدار شدهاید، به کار پسندیده فرمان میدهید و از کار ناپسند منع مینمایید.

همچنان الله جل جلاله در مورد اوصاف مسلمان به نیکویی یاد نموده و میفرماید:

﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاء بَعْضِ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُطْعُونَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ أَوْلَئِكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيْمٍ ﴿ [التوبة: ٧١]

قرجمه: مردان و زنان مؤمن، برخی دوستان و یاوران برخی دیگرند. همدیگر را به کار نیک میخوانند و از کار بد باز میدارند، و نماز را بر پا میدارند، و زکات را میپردازند، و از خدا و پیغمبرش فرمانبرداری میکنند. ایشان کسانی اند که خداوند به زودی ایشان را مشمول رحمت خود میگرداند. (این وعده خدا است و خداوند به گزاف وعده نمی دهد و از وفای بدان هم ناتوان نیست. چرا که) خداوند توانا و حکیم است.

در جای دیگر الله جل جلاله مومنان را رهنمایی نموده به آنها هدایت میدهد تا مومنان یک دیگر را به نامها و القاب زشت صدا نزنند و می فرماید:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخَرْ قَومٌ مِّن قَوْمٍ عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْراً مِّنْهُمْ وَلَا نِسَاء مِّن نِّسَاء عَسَى أَن يَكُنَّ خَيْراً مِّنْهُمْ وَلَا تَسَاء مَّن نِّسَاء عَسَى أَن يَكُنَّ خَيْراً مِّنْهُنَّ وَلَا تَلْمِزُوا أَنفُسَكُمْ وَلَا تَنابَزُوا بِالْأَلْقَابِ بِئِسَ الإِسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ وَمَن لَمْ يَتُبْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [الحجرات: ١٦]

قرجمه: ای کسانی که ایمان آوردهاید! نباید گروهی از مردان شما گروه دیگری را استهزاء کنند، شاید آنان بهتر از اینان باشند، و نباید زنانی زنان دیگری را استهزاء کنند، زیرا چهبسا آنان از اینان خوبتر باشند، و همدیگر را طعنه نزنید و مورد عیبجوئی قرار ندهید، و یکدیگر را با القاب زشت و ناپسند مخوانید و منامید. (برای مسلمان) چه بد است، بعد از ایمان آوردن، سخنان ناگوار و گناهآلود (دال بر تمسخر، و طعنه زدن و عیبجوئی کردن، و به القاب بد خواندن) گفتن و بر زبان راندن! کسانی که (از چنین اعمالی و اقوالی) دست برندارند و توبه نکنند، ایشان ستمگرند (و با سخنان نیشدار، و با خُردهگیریها، و ملقب گرداندن مردم به القاب زشت و توهینآمیز، به دیگران ظلم می کنند).

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنبُوا كَثِيراً مِّنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ وَلَا تَجَسَّسُوا وَلَا يَغْتَب بَّعْضُكُم بَعْضاً أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنبُوا كَثِيراً مِّن الظَّنِّ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابٌ رَّحييم ﴾ [الحجرات:١٦]

قرجمه: ای کسانی که ایمان آوردهاید! از بسیاری گمانها بپرهیزید، که برخی از گمانها گناه است، و جاسوسی و پردهدری نکنید، و یکی از دیگری غیبت ننماید؛ آیا یکی از شما دوست دارد که گوشت برادر مرده خود را بخورد ؟ به یقین همه شما از مردهخواری بدتان میآید (و از آن بیزارید، غیبت نیز چنین است و از آن بپرهیزید و) از خدا بترسید، بی گمان خداوند بس توبه پذیر و مهربان است.

همچنان رسول اکرم ﷺ میفرماید:

(المؤمنُ مِرْآةُ المؤمنِ، والمؤمن أحو المؤمنِ، يَكُفُّ عليه ضَيْعَتَهُ، ويَحُوطُه من ورائه) [سنن ابو داود]

«مؤمن آیینهٔ مؤمن است. مؤمن برادر مؤمن است، دارایی اش را نگه میدارد و در غیابش از وی حمایت می کند»

#### درس سی ویکم

# عنوان: صحت

صفحه - ۶۰

وقت - یک ساعت درسی (۴۵ دقیقه)

اهداف- شاگردان باید:

- در مورد صحت و ارزش آن معلومات حاصل نمایند.
- ارزش صحت در اسلام را آموخته و به دیگران بیان کرده بتوانند.
- درک کنند که رعایت حفظ الصحه باعث می شود تا صحت مند بمانند.

معناى كلمات: مغبون: متضرر (زيانمند)، نعمتان: دونعمت، الصحة: تندرستي (صحتمندي)، الفراغ: بيكاري.

### دانش لازمي

صحت: یکی از موضوعات مهمی که اسلام به آن بسیار توجه دارد و مسلمانان را به آن تشویق و ترغیب مینماید صحت است، البته سلامتی و تندرستی در گرو رعایت کردن نظافت و پاکی میباشد، در رابطه به این موضوع الله متعال میفرماید: ﴿ إِنَّ اللّهَ یُحِبُّ التَّوَّابِینَ وَیُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِینَ ﴾ [البقره:۲۲۲] یعنی « خداوند توبه کاران و پاکیزگان را دوست میدارد »

همچنان سنتهای نبوی مانند مسواک زدن، غسل روز جمعه، غسل عیدین، پاک ساختن جامه از نجاست، پاک نگهداشتن خانه، مسجد، کوچه و مکتب نشانهٔ روشنی است بر توجه اسلام برصحت و تندرستی ما مسلمانان و جامعهٔ اسلامی ما چنانچه رسول اکرم هم میفرماید:

(الطهور شطر الإيمان) [رواه مسلم] يعنى: نظافت جزء ايمان است.

همچنان رسول اکرم ﷺ میفرماید:

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: الْمُؤْمِنِ الْقَوِيُّ خَيْرٌ وَأَحَبَّ إِلَى اللَّهِ مِنَ الْمُؤْمِنِ الضَّعِيفِ, وَفِي كُلِّ خَيْرٌ, ا احْرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ وَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ وَلاَ تَعْجَزْ. وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ فَلاَ تَقُلْ: لَوْ أَنِّيْ فَعَلْتُ كَذَا لَكَانَ كَذَا وَكَذَا, وَلَكِنْ قُلْ: قَدَّرَ اللَّهُ وَمَا شَاءَ فَعَلَ, فَإِنَّ "لَوْ" تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ». [رواه مسلم]

قرجمه: رسول خدای فرمودند: «مؤمن قوی از مؤمن ضعیف نزد خدا بهتر و محبوبتر است، ولی در هریک خیر و برکتی متفاوت وجود دارد، و تو ای مسلمان نسبت بدآنچه نفعت را در بر دارد حریص باش، و بر خدا توکل نما، عجز و ناتوانی بخود راه مده و چنانچه چیزی ناپسند برایت پیش آمد مگو: اگر چنان

می کردم چنان می شد، بلکه بگو: تقدیر خداوند چنین بود و خدا هر کاری خواسته باشد انجام می دهد، زیرا لفظ «اگر» وسوسه های شیطانی را گسترش می دهد».

بنا بر هدایات فوق بر ما لازم است تا منحیث مسلمان لباس، بدن، خانه، کوچه و مسجد خویش را پاک نگه بداریم تا تندرست و صحت مند باشیم تا توانایی خدمت برای خود، فامیل و جامعهٔ اسلامی خویش را داشته باشیم.



#### درس سی و دوم

### عنوان: ترحم بر حیوانات

صفحه - ۶۳

وقت - یک ساعت درسی (۴۵ دقیقه)

اهداف- شاگردان باید:

- بدانند که حیوانات هم حقوقی دارند.
- حقوق حیوانات را دانسته و به دیگران نیز بیان کرده بتوانند.
- درک کنند که آزار و اذیت حیوانات ؛ بی موجب گناه است و ترحم بر آنها ثواب دارد.

### دانش لازمي

قرحم بر حیوانات: دین مقدس اسلام تأکید فراوان بر مهربانی و دلسوزی دارد، لذا مسلمان باید برای حیوانات غذا، آب و مکان مناسبی را مهیا نماید و شکر خدا بجا آورد که حیوانات را در خدمتش قرار داده است و باید به درستی از حیوانات استفاده نماید.

الله جل جلاله انسان را خلق کرد و به او کرامت بخشید و قدرت استفاده از حیوانات را برای خدمت به او در برآورده ساختن نیازهایش به تسخیرش در آورد، انسان از گوشت و شیر آنها تغذیه نموده و لباس هایش را از پشم و پوست آنها میسازد و برخی دیگر از حیوانات بارکش و سواری مانند: قاطر و مرکب را در خدمت انسان قرار داده تا در حمل و نقل از آنها استفاده کنند، البته با وجود پیشرفت در عرصهٔ حمل و نقل؛ هنوز هم در راههای صعب العبور از آنها استفاده می گردد.

خداوند متعال مىفرمايد:

﴿ وَالْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دَفْءٌ وَمَنَافِعُ وَمَنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ﴿ وَلَكُمْ فَيهَا جَمَالٌ حَينَ تُرِيحُونَ وَالْخَيْلَ تَسْرَحُونَ ﴿ وَلَا يَعْلَمُونَ ﴾ وَالْخَيْلَ وَالْحَمِيرَ لَتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٥-٨].

قرجمه: و چارپایان را برای شما آفرید در آنها برای شما [وسیله] گرمی و سودهایی است و از آنها میخورید (۵) و در آنها برای شما زیبایی است آنگاه که [آنها را] از چراگاه برمیگردانید و هنگامی که [آنها را] به چراگاه میبرید (۶) و بارهای شما را به شهری میبرند که جز با مشقت بدنها بدان نمی توانستید برسید قطعا پروردگار شما رؤف و مهربان است (۷) و اسبان و استران و خران را [آفرید] تا بر آنها سوار شوید و [برای شما] تجملی [باشد] و آنچه را نمی دانید می آفریند (۸)

همچنان رسول اکرم ﷺ میفرماید:

پیامبرﷺ برای اصحابش بیان می کند که مردی در راهی می رفت، سخت تشنه شد و دنبال آب می گشت تا بنوشد. و چاهی را دید در آن فرو شد و آب آشامید، و بعد از آن بیرون شد، ناگهان سگی را دید که از شدت تشنگی زبان از کامش برآمده بود، از تشنگی خاک تر را می خورد. با خود گفت :این سگ هم مثل من به سختی تشنه شده، پس به چاه درآمده و کفشش را آب پُر کرده آن را به دهن خود گرفت، از چاه بالا آمد و سگ را سیراب کرد، خداوند مزد این عمل را داد و او را آمرزید. صحابه گفتند :یا رسول الله، آیا در کمک کردن به چهار پایان پاداش داده می شود؟ آن حضرت ﷺ فرمود: (فی کل ذات کَبِد رَطْبة أجر) در (کمک به) هر جگر تازه ای (جانداری) پاداش است. [متفق علیه]

رسول خدا ﷺ لانهی مورچهای را دید که صحابه سوزانده بودند، پرسید "مَنْ حَرَّقَ هَذِهِ؟" یعنی: چه کسی این را سوزانده است؟

گفتند: ما؛ فرمود: (إنَّه لَا يَنْبَغِي أَنْ يُعَدِّبَ بِالنَّارِ إلَّا رَبُّ النَّارِ) [ابوداود] يعنى همانا نمىسزد كه جز پروردگار آتش، كسى به آتش عذاب نمايد.

مسلمان، حیوان یا پرنده ای را نمی آزارد و چه برسد که با آتش آن را عذاب دهد. ام المؤمنین عایشه – رضی الله عنها – در سفر همراه رسول الله هی بود. همانطور که سوار بر شتر بود، آن را به شدت میراند، پیامبر هی به او فرمود: «علیک بالرفق»[مسلم] یعنی: « با او به نرمی رفتار کن».